
ESTUDOS CLÁSSICOS E 
SEUS DESDOBRAMENTOS:

ARTIGOS EM HOMENAGEM À PROFESSORA 

MARIA CELESTE CONSOLIN DEZOTTI

Organizado por:

Fernando Brandão dos Santos
Jane Kelly de Oliveira



Copyright © 2015 by FCL-UNESP Laboratório Editorial
Direitos de publicação reservados a:

Laboratório Editorial da FCL

Rod. Araraquara-Jaú, km. 1
14800-901 – Araraquara – SP

Tel.: (16) 3334-6275
E-mail: laboratorioeditorial@fclar.unesp.br

Site: http://www.fclar.unesp.br/laboratorioeditorial



17

O LUGAR DA FÁBULA 
EM VIDA DE ESOPO

Adriane da Silva DUARTE1

A Vida de Esopo (VE) é um romance de autoria desconhecida 
cujos primeiros registros em papiros datam de meados dos séculos I e 
II d.C., contemporâneos, portanto, ao surgimento do romance grego 
antigo. Seu núcleo, no entanto, faz com que alguns helenistas recuem 
sua data para o século VI a.C., vendo-o como produto da tradição 
oral.2 O texto designado por este nome não é único, mas corresponde 
na verdade a três diferentes versões, de épocas e tamanhos diferentes, 
as recensões de Grottaferrata (ou, simplesmente, G), Westermaniana 
(W), ambas de cerca de X-XI d.C., e a Accursiana ou de Planudea, 
dos séculos XIII-XV d.C. No entanto, mais importante do que fixar 
a cronologia é atentar para o que ela indica. A fluidez do texto e o 
caráter anônimo da narrativa apontam para uma origem popular 
em que “[...] cada nova cópia se faz acompanhar de intervenções 

1	 Professora associada de Língua e Literatura Grega na Universidade de São Paulo, 
bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq, líder com Zélia de Almeida 
Cardoso do Grupo de Pesquisa Estudos sobre o Teatro Antigo.
2	 Adrados (1979) já defende a hipótese de que protoversões da Vida de Esopo 
circulassem oralmente desde o século V a.C. Recentemente L. Kurke (2011) dis-
cute extensivamente a questão e chega a mesma conclusão. Indícios dessas versões 
estariam nas menções ao fabulista em Heródoto (Histórias II. 134) e Aristófanes, 
dando testemunho de um estágio oral de composição e transmissão e refletindo a 
origem popular da narrativa.



18

Adriane da Silva Duarte

por vezes importantes no texto, já que esse tipo de obra não contava 
com a proteção respeitosa dos copistas, se comparada aos poemas 
homéricos ou aos diálogos platônicos.” (JOUANNO, 2006, p.16).

A Vida de Esopo, como é mais conhecida,3 é uma narrativa 
em prosa que mescla romance de aventura e relato biográfico em 
que prevalece um registro cômico protopicaresco. Seu protagonista 
é Esopo, a quem, desde o século V a.C., os gregos atribuem a criação 
da fábula. É notável que Heródoto já traga em sua Histórias (II. 
134) o argumento central dessa narrativa: que Esopo fora autor de 
fábulas, escravo em Samos e que morrera injustamente pelas mãos 
dos délfios.4 O mais, como diz Aristóteles na Poética (1455b 23), são 
episódios... ou quase.

Não há que se negar o caráter episódico da narrativa e nem 
sua natureza dramática. É fato que o discurso direto é preponderante, 
sendo marcantes as presenças de verbos de elocução e das orações 
do tipo “fulano/sicrano disse” seguidas de dois pontos, o que sugere 
que um dos modelos do romance tenha sido o diálogo filosófico. As 
análises da estrutura do romance revelam que outros modelos foram 
incorporados à narrativa, em especial os relatos anedóticos sobre os 
Sete Sábios e os Cínicos que, antes de terem sido reunidos em livro 
por Diógenes Laércio (Vida e ideias de filósofos célebres, III d.C), nossa 
melhor fonte, circulavam oralmente e integravam outras obras, e a 
História de Ahikar, de origem assíria e que remontaria o século VII 
a.C (cf. VE 101-23, JOUANNO, 2006, p.22-27). O ethos de Esopo 

3	 Por vezes traduzida com o título “O romance de Esopo” (FERRARI, 1997), o 
texto é denominado “A Vida de Esopo, o filósofo”, na recensão W, e “O livro do 
filósofo Xanto e do seu escravo Esopo. O modo de vida de Esopo”, na G.
4	 Os textos da Vida, no entanto, não fazem quaisquer menções a Rodópis, que 
teria sido companheira de escravidão de Esopo, apesar de ter sido ela a causa 
do comentário digressivo do historiador. Também diverge o nome do dono do 
fabulista, Iadmon, para Heródoto, Xantos, nas versões posteriores. O papel de 
Heródoto na transmissão dessa sucinta Vida fica também evidente, ao meu ver, na 
presença de Creso, o rei lídio que é uma das figuras proeminentes do livro I das 
Histórias, na Vida de Esopo (cf. capítulos 92 a 100). No romance, Esopo assume 
junto ao rei o papel de conselheiro reservado a Bias de Priene e Sólon nas Histórias 
(I. 27 e 29 e ss.).



19

O lugar da fábula em Vida de Esopo

bem como suas aventuras teriam sido forjados por aproximação a 
esses personagens, além do Sócrates platônico.

Apesar dessa assimilação de Esopo aos filósofos, já no primeiro 
capítulo da Vida ele é denominado “autor de fábulas” (λογοποιός, 
VE 1, cf. Heródoto, Histórias I. 134). E as fábulas desempenham de 
fato papel predominante no desenvolvimento da narrativa. Há duas 
formas de inserção da fábula no romance. Na primeira, a fábula é, 
por assim dizer, “dramatizada”, Esopo é o protagonista e a lição é 
explicitada pelo narrador ou por outro personagem; na segunda, ele 
é o autor da história, oferecida como lição a um outro.

O que estou chamando de fábula dramatizada (ou em perfor-
mance) concentra-se no início do livro e corresponde ao estágio não 
verbal de expressão de Esopo.5 A fábula propriamente dita, enquanto 
narrativa, decorre da aquisição e aperfeiçoamento da linguagem e 
torna-se mais presente no ultimo terço do romance, coincidindo com 
a alforria de Esopo (VE 89-90), como se a liberdade fosse condição 
para que ele assumisse plenamente o papel de conselheiro, sendo as 
fábulas o principal meio de persuasão de que se vale.

Logo no início, além da deformidade física, que lhe vale a 
designação de “asqueroso”, Esopo apresenta o que, aos olhos do 
narrador do romance, é uma deficiência ainda pior, a mudez que o 
impede de articular sons (VE 1). Por isso, é considerado incapaz para 
o serviço doméstico e enviado ao campo. Sua condição faz dele alvo 
potencial da maldade alheia, o que é ilustrado no primeiro episódio 
do romance.

O patrão de Esopo, em visita ao campo, é presenteado com 
figos de excepcional beleza que reserva para a sobremesa. Dois de 
seus escravos desejam prová-los e resolvem por a culpa em Esopo, já 

5	 Ferrari (1997, p.21-23) observa que a incapacidade inicial de Esopo para a 
fala não implica nenhuma deficiência mental, uma vez que os primeiros episódios 
revelam de sua parte uma “perfeita aquisição da linguagem pré-verbal”. Depois que 
é agraciado com o dom da fala, ele passaria pelas etapas seguintes: nominativa (que 
consiste em nomear o que vê), elucidativa (resolução de problemas), fabular (narra-
ção de histórias exemplares) e sentenciosa (composição de máximas). Ao contrário 
do que se poderia deduzir, essas fases não são necessariamente consecutivas, mas 
apontam para uma evolução no uso da linguagem. 



20

Adriane da Silva Duarte

que, devido à mudez, não o julgam capaz de defender-se. Quando a 
acusação é feita, Esopo (VE 3)6:

[...], vendo um jarro ao seu lado, pegou-o e com um sinal de 
cabeça pediu água morna. Após dispor uma bacia no centro do 
aposento e beber a água, colocou os dedos dentro da boca e, 
forçando-a, devolveu a água morna que bebera. Nada de outro 
havia provado. Graças ao seu expediente, deu prova de inocência 
e exigiu que seus colegas de servidão fizessem o mesmo, para 
que fosse conhecida a identidade do devorador de figos. [...] 
Assim que eles beberam a água morna, os figos produziram bile 
e refluíram. E assim que tiraram os dedos, os figos saíram de um 
jato. E o senhor disse: “Ora vejam, como caluniaram o que não 
pode falar? Dispam-nos!” Ao serem surrados, eles descobriram 
que aquele que planeja o mal contra um outro, contra si próprio 
o faz sem perceber.

O estratagema encontrado por Esopo para provar sua ino-
cência e revelar os verdadeiros culpados é equivalente a uma fábula 
encenada, como deixa claro a presença do epimítio (“aquele que 
planeja o mal contra um outro, contra si próprio o faz sem perceber.”).7 
Cabe ao narrador a enunciação da lição a ser depreendida da ação 
narrada nesse episódio que prenuncia e ilustra as qualidades do 
herói da história, dadas no parágrafo de abertura: “Esopo, que é de 
grande serventia em todos os aspectos da vida, o autor de fábulas, 
[...]” (VE 1).8 Note-se que a “moral” encontra paralelos na coleção 

6	 As traduções da Vida de Esoposão citadas em tradução inédita, de minha autoria, 
e correspondem à edição de Ferrari (1997) para a recensão G.Os “capítulos” 1 a 19, 
contudo, estão publicados em A. S. Duarte; Ipiranga Junior, P. (2014).
7	 Recensão G: ὅτι ὁ κατὰἄλλουμηχανευόμενος κακὸν αὐτὸς καθ’ ἑαυτοῦτοῦτο 
λανθάνει ποιῶν. Na recensão W, ela vem trímetros jâmbicos: “Quem contra 
outro trama ardis,/ele próprio desavisadamente age contra si mesmo!”(ὅστις καθ’ 
ἑτερουδόλια μηχανεύεται,/αὐτὸς καθ’ αὑτοῦτοῦτο ποιῶν λανθάνει.), na tradução 
de Pedro Ipiranga Junior (Duarte; Ipiranga Junior: 2014).
8	 O narrador da VE é de terceira pessoa, externo, onisciente e neutro, esquivando-
-se de emitir juízos sobre ações ou personagens. Pode-se constatar isso no trecho 
analisado em que a moral é registrada como uma descoberta dos que praticaram 



21

O lugar da fábula em Vida de Esopo

de fábulas esópicas, como é o caso em “O leão doente, o lobo e a 
raposa”: “A fábula mostra que aquele que maquina contra os outros, 
reverte para si mesmo a maquinação.”9

Que Esopo seja personagem de suas próprias fábulas não 
surpreende. Na coleção de fábulas esópicas, encontra-se uma que 
relata o encontro do fabulista com construtores de navios, citada 
aqui na tradução de Maria Celeste C. Dezotti:10

Como não tivesse nada para fazer, o fabulista Esopo foi até um 
estaleiro. Os construtores de navios puseram-se a caçoar dele e 
a provocá-lo para um desafio. Então Esopo disse que, antiga-
mente, havia caos e água e que Zeus, desejando pôr à mostra 
a porção de terra, sugeriu que ela tragasse o mar três vezes. Ela 
começou e, na primeira tragada, fez aparecer as montanhas; na 
segunda, pôs a descoberto também as planícies. “E se ela resolver 
dar a terceira tragada de água, a profissão de vocês não terá mais 
serventia”.

A fábula mostra que aqueles que tentam fazer troça dos melhores, 
sem perceber, granjeiam para si mesmos chateações maiores.

A fabula me interessa para além do registro de um Esopo 
tão popular a ponto de protagonizar o gênero que teria criado. Ela 
traz vários elementos comuns com a representação do fabulista e de 
suas composições na Vida. Em primeiro lugar há o encontro com 
um interlocutor que faz parte da vida na cidade (cf. p. ex. VE 37, 
episódio do hortelão; VE 65, magistrado); em segundo lugar, a zom-
baria (na VE, a feiura de Esopo torna-o alvo constante da chacota 
geral, gerando desconfiança quanto à sua capacidade intelectual p. 
ex. VE 14, 88); terceiro, a história que conta tem os deuses como 

a ação iníqua e foram punidos e, não, do próprio narrador (cf.: “eles descobriram 
que”...)
9	 ὁ μῦθος δηλοῖ ὅτι ὁ καθ’ ἑτέρου μηχανόμενος καθ’ ἑαυτοῦ τὴν μηχανὴν 
περιτρέπει. Tradução de Maria Celeste C. Dezotti (ESOPO, 2013, p.295).
10	 Cf. Esopo (2013, p.189): Esopo no estaleiro, 123; correspondente a Chambry 
19 e Perry 8.



22

Adriane da Silva Duarte

personagens (cf. p. ex. VE 33, Apolo e a natureza dos sonhos, VE 68, 
Dioniso ensina a moderação aos homens), e há, ainda, o motivo de 
“tragar a água do mar” (VE 69-73). Por fim, há a reversão dos papéis 
em que o zombado termina por provar sua superioridade sobre os 
que faziam pouco dele.

Essa fábula ilustra bem os mecanismos de que a Vida se vale 
para construir a imagem de sábio de Esopo reforçando o que seja, 
talvez, a principal lição do romance, a de que não se deve julgar a 
capacidade de alguém em vista de sua aparência ou condição social. 
Esse preconceito é o segundo obstáculo que o protagonista deve 
superar para reivindicar o papel de autoridade, impondo-se pelos 
conselhos que dá. Assim, na sua trajetória de escravo do campo até 
a de conselheiro de Reis e sábio itinerante, uma espécie de sofista 
que viaja para exibir sua sabedoria, a conquista da liberdade é um 
marco fundamental.

O primeiro obstáculo a ser removido, no entanto, é a sua 
mudez. A fala advém como um dom divino, graça concedida por Ísis 
em vista de sua piedade para com a sacerdotisa da deusa. Perdida, a 
sacerdotisa é reconduzida à estrada pelo escravo que com ela divide 
antes sua frugal refeição.

O episódio da visita da deusa (VE 5-8) destaca-se na narrativa 
por apresentar uma linguagem elevada e situar a ação num locus 
amoenus que destoa dos demais cenários do romance, predominan-
temente urbanos e domésticos, em especial, os salões de banquete. 
Assim o talento de Esopo é caracterizado como sobrenatural, já que 
não só a capacidade de articular sons lhe é concedida, mas também 
“a graça da palavra excelente” (VE 7), conferida pelas Musas, con-
sortes de Ísis:

[...] Ísis pessoalmente agraciou-lhe com a voz. Em seguida, 
persuadiu cada Musa a conceder-lhe um dom específico e elas o 
agraciaram com a inventividade da palavra justa, com a intriga 
de fábulas gregas e sua composição. Depois de fazer votos para 
que ele se tornasse célebre, a deusa partiu para sua morada. 
E as Musas, após terem-no agraciado cada uma em particular, 
retornaram para o monte Hélicon.



23

O lugar da fábula em Vida de Esopo

Esse episódio, que remete a epifanias poéticas como as de 
Hesíodo e Arquíloco, também não deixa de se apresentar no registro 
da fábula.11 Assim o narrador, após reportar a prece que a sacerdotisa 
da deusa faz em intenção de Esopo, observa que “rapidamente a 
palavra sobre a piedade alcança o ouvido dos deuses” (VE 5), uma 
sentença gnômica, mas que se presta bem a um epimítio de uma 
história exemplar que ilustre os benefícios da ação piedosa.

A fábula torna-se destino e missão do escravo frígio a partir do 
encontro com as deusas. E ele não se furta deles, mas muitas vezes 
sua palavra, apesar de justa, não tem eficácia. Quando, por exem-
plo, Esopo percebe que a bebida em excesso vai causar problemas a 
Xantos, aconselha-o através de uma fábula em que figura Dioniso 
(VE 68):

Quando Dioniso inventou o vinho, preparou três taças e mos-
trou aos homens como deviam fazer uso da bebida. A primeira 
taça era a do prazer; a segunda, a da alegria; a terceira, a do 
torpor. Por isso, senhor, bebendo a taça do prazer e a da alegria, 
deixe a do torpor para os jovens.

Esopo compõe uma história apropriada para a situação, 
advertindo seu patrão da inconveniência de seus atos. Xantos, no 
entanto, não admite ser admoestado por seu escravo e deixa claro 
o abismo social que há entre eles: “Silêncio, cata-bosta! Você é o 
conselheiro de Hades!” (VE 68) Como consequência, Xantos, sob 
influência da embriaguez, compromete todos os seus bens ao apostar 
que seria capaz de beber toda a água do mar.

Apesar de reconhecer a inteligência superior de seu escravo12, 
Xantos com frequência ignora seus conselhos, embora tenha que 
recorrer a ele para livrá-lo dos problemas que cria para si. A falta de 
persuasão de Esopo se deve principalmente à sua condição. Assim 
sendo, quando instado a aconselhar a cidade sobre como interpretar 

11	 Sobre tais epifanias cf. L. Kraus (2007, p.93-132).
12	 Cf. VE 40: “Senhores, descubro que não comprei um escravo, mas que adquiri 
para mim mesmo um mestre”.



24

Adriane da Silva Duarte

um prodígio, Esopo demanda primeiro sua liberdade, pois, segundo 
ele (VE 89), “não é razoável que um escravo explique um presságio 
a um povo livre”. Ao condicionar sua palavra à sua liberdade, Esopo 
conquista enfim a credibilidade necessária e transpõe os limites 
domésticos para falar diante da assembleia.

Um dos seus primeiros discursos é justamente uma fábula, por 
ele assim denominada. Diante da pressão dos sâmios para que lhes 
dissesse se deveriam se submeter ao rei Creso, que sitiava a cidade, 
ou enfrentá-lo, diz Esopo (VE 93): “Não vou aconselhá-los, mas 
contarei uma fábula” [γνώμην μὲν οὐ δώσω, λόγῳ δέ τινι λέξω 
ὑμῖν]. Eis seu teor (VE 94):

Uma vez, por ordem de Zeus, Prometeu13 indicou aos homens 
dois caminhos, o da liberdade e o da escravidão. Fez o caminho 
da liberdade, no começo, pedregoso, intransitável, escarpado e 
árido, cheio de espinheiros e todo ele perigoso, mas, no final, 
uma planície nivelada, com passeios à disposição, cheia de 
pomares, irrigada para que o fim do sofrimento resultasse em 
descanso. O caminho da escravidão, por sua vez, fê-lo de início 
uma planície nivelada, florida, com vistas aprazíveis e muita 
comodidade, mas o fim dele era intransitável, seco e íngreme.

Após ouvi-lo, os sâmios se manifestaram a favor do caminho 
da liberdade, por mais difícil que esse seja de início. 

Há um paralelismo óbvio entre essa fábula e a própria trajetó-
ria de seu autor que a compõe com base na própria experiência, a do 
escravo que se fez livre. Pronto a alçar novos voos, Esopo segue para a 
Lídia, Babilônia e Egito, onde põe-se a serviço dos poderosos, sendo 
por eles recompensado. Antes de partir, porém, conta aos sâmios 
uma última fábula, que sugere venha ser seu testamento.14 Trata-se 
de uma história em que figuram animais falantes, sem dúvida as mais 
frequentes e populares do corpus esópico (VE 97):

13	 Na recensão W, anota-se Tyche/Fortuna.
14	 Cf. VE 96: “Homens de Samos, também faço votos de morrer aos pés do Rei. 
Mas quero contar-lhes uma fábula, para que depois da minha morte inscrevam-na 
sobre a minha lápide”.



25

O lugar da fábula em Vida de Esopo

No tempo em que os animais tinham voz, como os homens, 
afirmo que os lobos e os carneiros estavam em guerra uns contra 
os outros. Os lobos, que eram superiores, dilaceravam sem 
piedade os carneiros, quando os cães, aliaram-se aos carneiros e 
expulsaram os lobos. Os lobos, perseguidos pelos cães, enviaram 
um embaixador até os carneiros. Então o lobo veio e, de pé 
em meio a eles como um orador, disse para os carneiros: ‘Se 
não querem conduzir uma guerra nem se defenderem dela, 
entreguem-nos os cães à traição e depois descansem em paz, 
sem nenhuma inquietação relativa a guerras.’ E os carneiros, 
porque eram tolos e submissos, entregaram os cães à traição. 
Os lobos estraçalharam-nos. Passado algum tempo, os lobos 
atacaram os carneiros. A fábula mostra então que não se deve 
trair sem pensar os que nos são úteis.

De fato, duas fábulas da coleção esópica trazem esses mesmos 
personagens e situação narrativa, com moral compatível à proposta 
no romance.15 No romance, ela alude diretamente à situação do 
protagonista, identificado com os cães. Os sâmios, que apesar de 
reconhecerem seu valor desejam salvar-se livrando-o a Creso, seriam 
os carneiros e os lobos, os lídios. Esopo decide entregar-se voluntaria-
mente, pois percebe a corte de Creso como uma oportunidade para 
ampliar seus horizontes, mas mesmo assim não deixa de apontar a 
ingratidão e imprudência na atitude dos sâmios.

Ao mesmo tempo, a fábula, sobretudo através da moral 
explícita (“A fábula mostra então que não se deve trair sem pen-
sar os que nos são úteis.”), revela o valor que Esopo atribui a si 
próprio, remetendo ao adjetivo que o caracteriza na abertura do 
romance: “da maior serventia em todos os aspectos da vida” (VE 
1, βιωφελέστατος). Essa constatação, no entanto, não o livra das 

15	 Cf. Esopo (2013, p.348-349): Os lobos e os cordeiros, 243 (Chambry 217 e 
Perry 217); Os lobos, os cordeiros e o carneiro, 244 (Chambry 218). A moral para 
cada uma é, respectivamente: 1) Assim, também, as cidades que traem seus líderes 
sem mais nem menos caem rapidamente nas mãos dos inimigos” (243); 2) “[A 
fábula mostra] Que a pessoa não deve se despir de uma condição estável, fiando-se 
em juramentos de inimigos irreconciliáveis” (244). 



26

Adriane da Silva Duarte

dificuldades. Quando Esopo requer a liberdade para poder falar com 
autoridade na assembleia em Samos, ele espera com isso ser reconhe-
cido (e recompensado) ou punido por suas palavras na qualidade de 
homem livre (VE 89). Com o desenlace da trama, fica evidente que a 
fábula com que se despede dos sâmios antecipa o próprio fim trágico 
do autor que, como os cães, sofrerá uma morte violenta.

Depois de dar a volta ao mundo exibindo seu talento, Esopo 
chega a Delfos. De forma não diferente dos outros povos, os délfios 
se comprazem em escutá-lo, mas não lhe pagam pelas apresentações. 
Irritado, Esopo chama-lhes povo de escravos, já que os gregos deviam 
contribuir com um dízimo para o santuário de Apolo sobre todas as 
suas conquistas de guerra: um décimo de bois, de joias, de prisionei-
ros... Assim a população da cidade seria oriunda desses prisioneiros 
feitos escravos e isso explicaria sua relutância em recompensar o 
orador.

Os délfios, temendo serem difamados por Esopo em toda 
a Grécia, resolvem impedir que Esopo parta e armam-lhe uma 
cilada. Escondem entre suas coisas uma taça pertencente ao tesouro 
do deus e o acusam de roubo. Entre seu julgamento, quando é 
mantido preso, até a execução de sua pena, Esopo desfila fábulas 
em sequência. De fato, esse episódio que se passa em Delfos, e 
corresponde justamente aos últimos capítulos do romance (VE 124 
a 142), acumula proporcionalmente maior número de fábulas que o 
restante da narrativa. São ao menos seis, duas dirigidas a um amigo 
que o visita na prisão e que se aplicam a sua situação (VE 129 e 
131), quatro (VE 133, 135-139, 140, 141) contadas aos délfios no 
momento mesmo em que era levado ao precipício de onde seria 
arremessado no comprimento da sentença de morte.

Dessas quatro, as duas primeiras (O rato e a rã e A águia 
e o escaravelho), são voltadas a persuadir os délfios de que toda 
injustiça, mesmo contra os mais fracos, é passível de punição.16 
Em vista de seu caso concreto, ele argumenta que embora fosse 
incapaz de defender-se, os reis que o estimaram ou as deusas que o 

16	 Dessas duas há versões no corpus esópico. Cf. Esopo (2013, p.42 e p.474): A 
águia e o escaravelho, 8 (Chambry 4 e Perry 3); O rato e a rã, 335 (Chambry 244). 



27

O lugar da fábula em Vida de Esopo

agraciaram com o dom da eloquência, notadamente as Musas, em 
cujo templo busca em vão refúgio, se vingariam deles. Incapaz de 
persuadi-los, Esopo conta as duas últimas (O camponês e os jumen-
tos e O pai incestuoso e sua filha) com intuito de denegrir os délfios, 
retratados como adversários inferiores e indignos dele. Veja-se a 
primeira (VE 140):

Um camponês que envelheceu no campo sem nunca ter posto 
os olhos na cidade pediu aos seus filhos que pudesse ver a cida-
de enquanto estava vivo. Eles atrelaram jumentos a seu carro 
e disseram-lhe: “Basta mantê-los andando que eles te levarão 
até a cidade”. Meio caminho andado, tempestade e escuridão 
sobrevieram, os jumentos se perderam e foram dar na beira de 
um precipício. E ele, ao perceber o perigo, disse: “Zeus, que mal 
que eu lhe fiz que findo assim, não por obra de cavalos, mas 
desses jumentos execráveis?

E Esopo acrescenta um comentário pessoal: “Também eu 
da mesma forma tenho dificuldade em aceitar que findo não por 
obra de homens dignos de elogios mas de execrável escravaria”. Ou 
seja, dói-lhe constatar que sua vida, que já esteve nas mãos do todo 
poderoso rei Creso, sendo poupada graças a uma de suas fábulas 
(VE 99),17 acabe por traição armada pelos indignos délfios. Ao fazê-
-lo, percebendo sua incapacidade de persuadi-los, retoma a injúria 
que causou sua perda. Ele morre então reafirmando a condição 
inferior dos délfios.

Que suas duas últimas fábulas versem sobre esse tópico, 
me parece significativo. A questão parece ser porque Esopo não 
consegue persuadir os délfios. Kurke parece ver aqui um embate 
entre o universo popular e suas manifestações culturais, represen-
tados pelo fabulista, e o aristocrático, cujo patrono seria Apolo, 

17	 Na fábula em questão, um grilo escapa da morte ao provar sua utilidade para 
os homens. Ao produzir sons agradáveis com o vibrar das suas asas traz descanso 
aos viajantes. Ao se equiparar ao inseto, Esopo declara: “Nesse corpo diminuto e 
modesto produzo palavras sensatas que são úteis à vida dos mortais”. Mais uma vez, 
pela utilidade (VE 1, 97) que Esopo define sua existência. 



28

Adriane da Silva Duarte

em cujo santuário Esopo encontra sua morte. Vale lembrar que 
anteriormente Esopo já se indispusera com o deus ao erigir uma 
estátua sua em meio as das Musas, no monumento a elas dedicado 
em Samos (VE 100). É como se ele reivindicasse o lugar do deus 
na sua função de condutor das musas. Diz o narrador que Apolo 
se encolerizou com Esopo como antes com Mársias, o flautista que 
o desafiara a superá-lo com sua lira. Vencedor, o deus termina por 
matar o mortal, mas depois se arrepende e o transforma em rio. 
No romance, Delfos é acometida pela peste, um sinal do desagrado 
do deus com alguma ação ímpia da parte dos mortais, o que pode 
denotar o arrependimento.

Para além dessa oposição entre o popular e o aristocrático, 
penso que a circunstância em que se dá a morte de Esopo também 
recoloca a questão da autoridade do orador em vista da simetria entre 
quem fala e seu público. Se antes, em Samos, o discurso de Esopo 
não era eficaz porque a palavra de um escravo não tem acolhida 
entre homens livres, uma vez que a persuasão decorre da liberdade; 
em Delfos, a situação se inverte. Esopo é um homem livre falando 
a um povo de escravos e é exatamente por isso que ele não alcança 
persuadi-los com suas fábulas. Instaura-se novamente a dissimetria 
e, em consequência dela, Esopo encontra a morte.

Dessa perspectiva, pode-se concluir que uma moral possível 
para o romance como um todo é que a persuasão depende da igual-
dade de condição entre os interlocutores.

REFERENCIAS

ADRADOS, F. R. The ‘Life of Aesop’ and the origins of novel in 
Antiquity. Quaderni Urbinati di Cultura Classica. Pisa, v.1, p.93-
112, New series, 1979.

DUARTE, A. S.; IPIRANGA JUNIOR, P. As recensões G e W da 
Vida de Esopo. In Classica. Revista Brasileira de Estudos Clássicos, 
v. 27, n. 2, 293-316, 2014. Online em http://revista.classica.org.br/
classica/article/view/322



29

O lugar da fábula em Vida de Esopo

ESOPO. Fábulas completas. Tradução de Maria Celeste C. Dezotti. 
Apresentação Adriane Duarte. São Paulo: CosacNaify, 2013.

FERRARI, F. (Ed.). Romanzo di Esopo. Introduzione e texto critico 
a cura de F. Ferrari; Traduzione e note di G. Bonelli e G. Sandrolini. 
Milano: Rizzoli, 1997.

JOUANNO, C. (Org.). Vie d’Ésope. Traduite et commentée par 
Corinne Jouanno. Paris: La Roue à Livres, 2006.

KRAUS, L. As Musas. Poesia e divindade na Grécia Arcaica. São 
Paulo: EDUSP, 2007.

KURKE, L. Aesopic conversations. Popular tradition, cultural 
dialogue and the invention of Greek prose. Princeton: Princeton 
University Press, 2011.


