
ESTUDOS CLÁSSICOS E 
SEUS DESDOBRAMENTOS:

ARTIGOS EM HOMENAGEM À PROFESSORA 

MARIA CELESTE CONSOLIN DEZOTTI

Organizado por:

Fernando Brandão dos Santos
Jane Kelly de Oliveira



Copyright © 2015 by FCL-UNESP Laboratório Editorial
Direitos de publicação reservados a:

Laboratório Editorial da FCL

Rod. Araraquara-Jaú, km. 1
14800-901 – Araraquara – SP

Tel.: (16) 3334-6275
E-mail: laboratorioeditorial@fclar.unesp.br

Site: http://www.fclar.unesp.br/laboratorioeditorial



69

PLUTARCO E ESOPO

Maria Aparecida de Oliveira Silva

À Celeste, com carinho e admiração.

As fábulas de Esopo permeiam o imaginário infantil oci-
dental desde as adaptações de suas breves histórias por Jean de La 
Fontaine, no século XVII. As fábulas de La Fontaine se tornaram 
provérbios morais para as gerações vindouras, pais e professores se 
apoiavam nos ditos morais de seus pequenos contos para educar 
e advertir as crianças sobre o certo e o errado. No entanto, essa 
tônica pedagógica infantil dada às fábulas não correspondem 
completamente ao universo literário de Esopo. Diferente do nobre 
e abastado La Fontaine, especula-se que Esopo tenha sido um 
escravo, do tipo por dívidas, muito comum na Atenas dos sécs. 
VII e VI a.C. Assim, o conteúdo de suas fábulas era mais voltado 
para as questões sociais e políticas de sua época, sem perder o seu 
caráter didático-moral. É interessante ressaltar que Esopo não foi 
o criador do gênero fabular, que já o encontramos em Hesíodo e 
Heródoto, por exemplo.

Como Duarte (2013, p.7) aponta:

Hesíodo introduz o relato sobre o encontro entre a águia e 
o rouxinol [...] trata-se do primeiro registro na Grécia dessa 
espécie de narrativa, breve, normalmente em prosa, muitas vezes 



70

Maria Aparecida de Oliveira Silva

protagonizadas por animais falantes (embora não exclusivamen-
te) e selada por uma máxima moral.1

Do mesmo modo, Heródoto registra o seguinte episódio:

Iônios e éolios, quando os lídios rapidamente foram conquista-
dos pelos persas, enviaram mensageiros para Sárdis no palácio 
de Ciro, querendo estar nas mesmas circunstâncias que estavam 
quando eram súditos de Ciro. Após ouvir as coisas que eles 
lhe propunham, ele respondeu-lhe com uma fábula: conta-se 
que um flautista, quando viu peixes no mar, começou a tocar, 
pensando que eles saltariam na terra. Porque foi enganado por 
sua esperança, pegou uma rede, jogou-a e puxou um grande 
número de peixes, quando os viu agitando-se vivamente, ele 
então disse aos peixes: “Parai de dançar para mim, visto que não 
quisestes saltar, dançantes, para mim quando eu toquei minha 
flauta.” Ciro contou essa fábula aos iônios e eólios por causa 
do seguinte, porque os iônios primeiro, quando o próprio Ciro 
pediu-lhes, por meio de mensageiros, que se revoltassem contra 
Creso, eles não se persuadiram, mas, nesse momento, porque os 
acontecimentos já se encontram concluídos, estavam dispostos 
a obedecer Ciro. Ele, tomado pela cólera, disse-lhes essas coisas. 
E os iônios, porque ouviram essas palavras, quando retornaram 
para sua cidade, cercaram-na com muralhas. (Histórias, I. 141)2

1	 Excerto retirado de “Apresentação”, escrita por Adriane Duarte (2013). Sobre 
essa fábula contida nos versos de Hesíodo, trataremos mais adiante, uma vez que 
Plutarco também faz referência a ela em sua obra.
2	 Ἴωνες δὲ καὶ Αἰολέες, ὡς οἱ Λυδοὶ τάχιστα κατεστράφατο ὑπὸ Περσέων, 
ἔπεμπον ἀγγέλους ἐς Σάρδις παρὰ Κῦρον, ἐθέλοντες ἐπὶ τοῖσι αὐτοῖσι εἶναι 
τοῖσι καὶ Κροίσῳ ἦσαν κατήκοοι. Ὁ δὲ ἀκούσας αὐτῶν τὰ προΐσχοντο ἔλεξέ σφι 
λόγον, ἄνδρα φὰς αὐλητὴν ἰδόντα ἰχθῦς ἐν τῇ θαλάσσῃ αὐλέειν, δοκέοντά σφεας 
ἐξελεύσεσθαι ἐς γῆν. Ὡς δὲ ψευσθῆναι τῆς ἐλπίδος, λαβεῖν ἀμφίβληστρον καὶ 
περιβαλεῖν τε πλῆθος πολλὸν τῶν ἰχθύων καὶ ἐξειρύσαι, ἰδόντα δὲ παλλομένους 
εἰπεῖν ἄρα αὐτὸν πρὸς τοὺς ἰχθῦς· «Παύεσθέ μοι ὀρχεόμενοι, ἐπεὶ οὐδ’ ἐμέο 
αὐλέοντος ἠθέλετε ἐκβαίνειν [ὀρχεόμενοι].» Κῦρος μὲν τοῦτον τὸν λόγον τοῖσι 
Ἴωσι καὶ τοῖσι Αἰολεῦσι τῶνδε εἵνεκα ἔλεξε, ὅτι δὴ οἱ Ἴωνες πρότερον αὐτοῦ 
Κύρου δεηθέντος δι’ ἀγγέλων ἀπίστασθαί σφεας ἀπὸ Κροίσου οὐκ ἐπείθοντο, 



71

Plutarco e Esopo

A fábula contada por Ciro nos remete a de Esopo que é 
intitulada “O Pescador que Tocava Flauta”:

Um pescador, hábil na arte de tocar flauta, pegou suas flautas e 
redes e foi para o mar. Instalado sobre uma rocha proeminente, 
começou a tocar, imaginando que os peixes viriam por si mes-
mos saltando até ele, atraídos pelo som agradável. Mas, embora 
tivesse insistido bastante, não obteve sucesso. Então se desfez das 
flautas, pegou a rede, lançou-a na água e pescou muitos peixes. 
Depois, retirou-os das malhas, sobre a praia, e ao ver que eles 
estavam pulando disse: “Ô, bichos miseráveis, quando eu tocava 
flauta vocês não dançavam, e agora que eu parei estão fazendo 
assim!?” (Fábula 303)3

Há registros que nos revelam que as fábulas nem mesmo 
nasceram no mundo grego, visto que temos fábulas já na Babilônia 
antiga, escrita em acádico, mas com a finalidade de exercitar o aluno 
na arte retórica. A mais famosa delas é a da “Águia e a Cobra” que 
foi incorporado no poema épico sumério que versa sobre o mito de 
Etana4. De qualquer forma, as fábulas utilizam um discurso tradi-
cional popular para expressar ensinamentos que colaboram para a 
padronização de um comportamento.

O conteúdo moral das fábulas de Esopo despertou o interesse 
de Plutarco, especialmente em seus tratados morais, os Moralia. 
Há apenas uma citação de Esopo nas biografias plutarquianas, que 
encontramos na Vida de Pelópidas, um general tebano do séc. IV 
a.C., cuja fama se propagou no mundo antigo por ter sido o primeiro 
a transpor os limites de Esparta, após derrotá-la na conhecida batalha 
de Leuctros em 371 a.C. Plutarco cita o fabulista para contradizê-lo, 
afirmando que:

τότε δὲ κατεργασμένων τῶν πρηγμάτων ἦσαν ἕτοιμοι πείθεσθαι Κύρῳ. Ὁ μὲν 
δὴ ὀργῇ ἐχόμενος ἔλεγέ σφι τάδε. Ἴωνες δὲ ὡς ἤκουσαν τούτων ἀνενειχθέντων 
ἐς τὰς πόλις, τείχεά τε περιεβάλοντο ἕκαστοι. Tradução da autora.
3	 Tradução de Maria Celeste Consolin Dezotti (ESOPO, 2013). Ressaltamos que 
todas as citações das fábulas esópicas foram retiradas do referido volume.
4	 Clayton (2008, p.180) nos esclarece que esta é a referência mais conhecida no 
Oriente Antigo.



72

Maria Aparecida de Oliveira Silva

Pois não é como Esopo costumava dizer que a morte dos que 
são felizes é a mais penosa, mas é a mais bem-aventurada, 
porque coloca em lugar seguro os bons êxitos dos homens bons 
e não deixa espaço para a mudança da sorte. (Vida de Pelópidas, 
XXXIV, 5-6)5

Os tradutores e comentadores da biografia e Pelópidas não 
tecem análises sobre essa citação, pode ser até que não se trate do 
mesmo Esopo. Enfim, essa foi a única citação que encontramos na 
obra biográfica de Plutarco6, dado que em muito contrasta com as 
numerosas referências a Esopo e a suas fábulas encontradas em seu 
tratados morais (3A-B; 14C; 14E; 16C; 38B; 79B; 86E-F; 112A; 
137D; 139D; 144A; 146B-146D; 146F; 149E; 150A; 150E; 152B; 
152D-E; 154B; 155A; 155B-C; 155E; 156A; 157A-B; 157F; 158B; 
162B; 164B; 174F; 212E; 225F; 229C; 303C; 400F-401A; 490C; 
500C; 506C; 511C; 556-557A; 556F-557A; 609F; 614E; 645B; 
790C-D; 806E; 825B; 848A; 871D; 947F; 1067E)7, e o referido 
trecho ainda destoa das opiniões expressas por nosso autor a respeito 
de Esopo e de suas fábulas. Em razão das muitas referências a Esopo 
e sua obra, selecionamos as mais importantes para as proposições 
de Plutarco.

A primeira que destacamos aparece no tratado plutarquiano 
intitulado Como os Jovens Devem Ouvir Poesia:

Pois não somente as pequenas narrativas de Esopo e os enredos 
poéticos, como os de Ábaris, filho de Heraclides, e Lícon, filho 
de Aríston, mas também os que explicam as doutrinas filosóficas 
a respeito das almas, misturadas com a mitologia para que se 

5	 οὐ γάρ, ὡς Αἴσωπος ἔφασκε, χαλεπώτατός ἐστιν ὁ τῶν εὐτυχούντων θάνατος, 
ἀλλὰ μακαριώτατος, εἰς ἀσφαλῆ χώραν τὰς εὐπραξίας ἀσφαλῆ χώραν τὰς εὐπρα-
ξίας κατατιθέμενος τῶν ἀγαθῶν, καὶ <τῇ> τύχῃ μεταβάλλεσθαι <μὴ> ἀπολιπών. 
As traduções de todas as citações de Plutarco neste texto foram realizadas pela 
autora.
6	 A autora realizou o levantamento das citações de Esopo nas biografias plutarquia-
nas, visto que não há um trabalho de arrolamento das citações nas Vidas Paralelas, 
como há em Moralia.
7	 Dados coletados por Edward N. O’Neil (PLUTARCH, 2004).



73

Plutarco e Esopo

entusiasmem com o seu prazer. (Como os Jovens Devem Ouvir 
Poesia, 14E)8 

Notamos em Plutarco o uso da poesia e das fábulas como 
elementos propedêuticos que devem ser utilizados na educação dos 
jovens, visto que eles ainda não estão amadurecidos o suficiente para 
receberem lições mais aplicadas à filosofia. Daí o ensino dela vir 
acompanhado de outras narrativas mais aprazíveis e que não causarão 
estranhamento nem a vontade de abandonar as lições, para que não 
sejam muito sérias, portanto cansativas. É interessante perceber que 
Plutarco faz uma adaptação de uma fábula de Esopo justamente em 
seu tratado Da Educação das Crianças para exemplificar a importân-
cia da educação e dos hábitos na sua formação, vejamos:

Licurgo, o legislador dos lacedemônios, após pegar dois cãezi-
nhos dos mesmos pais, educou um diferente do outro; assim, 
tornou um glutão e bruto e o outro, capaz de farejar e de caçar. 
Depois, quando os lacedemônios estavam reunidos em um 
mesmo lugar, ele disse: “grande influência para a florescência 
da virtude, lacedemônios, são os costumes, a educação, os 
ensinamentos e o modo de vida, eu próprio logo tornarei isso 
mais claro para vós”. Em seguida, conduziu seus cãezinhos, 
colocando no meio deles em linha reta um prato e uma lebre, 
e se despediu dos cãezinhos. E um lançou-se na lebre e o outro 
se precipitou no prato. Porque nenhum dos lacedemônios pôde 
compreender o que isso significava e o que ele quis demonstrar 
com os cãezinhos, disse: “Ambos são dos mesmos pais e tiveram 
educação diferente, um se tornou glutão e o outro caçador”. Isso 
é o suficiente sobre os hábitos e o modo de vida. (Da Educação 
das Crianças, 3A-B)9

8	 οὐ γὰρ μόνον τὰ Αἰσώπεια μυθάρια καὶ τὰς ποιητικὰς ὑποθέσεις ἀλλὰ καὶ 
τὸν Ἄβαριν τὸν Ἡρακλείδου καὶ τὸν Λύκωνα τὸν Ἀρίστωνος διερχόμενοι καὶ 
τὰ περὶ τῶν ψυχῶν δόγματα μεμιγμένα μυθολογίᾳ μεθ’ ἡδονῆς ἐνθουσιῶσι.
9	 Λυκοῦργος γὰρ ὁ τῶν Λακεδαιμονίων νομοθέτης δύο σκύλακας τῶν αὐτῶν 
γονέων λαβὼν οὐδὲν ὁμοίως ἀλλήλοις ἤγαγεν, ἀλλὰ τὸν μὲν λίχνον ἀπέφηνε καὶ 
σινάμωρον, τὸν δ’ ἐξιχνεύειν καὶ θηρᾶν δυνατόν. εἶτά ποτε τῶν Λακεδαιμονίων 



74

Maria Aparecida de Oliveira Silva

O episódio relatado por Plutarco mostra-se uma acomodação 
da fábula “Os Cães” de Esopo, como podemos ver a seguir:

Um homem que era dono de dois cães ensinou um a caçar e 
fez do outro o seu cão de guarda. E, então, cada vez que o cão 
de caça saía a caçar e trazia alguma presa, o dono atirava um 
pedaço dela também para o outro. Indignado, o cão caçador 
passou a censurar o cão de guarda, pois, enquanto ele próprio 
vivia sainda e se estafando, o outro nada fazia e se deliciava 
com os frutos do esforço alheio. Então o cão de guarda lhe 
retrucou: “Mas não faça críticas a mim, e sim ao meu dono! 
Foi ele que me ensinou não a trabalhar, mas a desfrutar do 
trabalho alheio.”

Moral: Assim, também, as crianças preguiçosas não merecem 
censura, quando os pais as educam dessa maneira (Fábula 65)

Apesar de algumas diferenças nos detalhes dos relatos de 
Plutarco e o de Esopo, percebemos que a finalidade é a mesma, 
ambos criticam a criação de um indivíduo que não aprende a se 
esforçar para obter o necessário para viver, o que resulta em um 
indivíduo preguiçoso e sem ânimo para lutar pelo que lhe é impres-
cindível, tal o alimento.

Esopo também é uma das personagens presentes em O 
Banquete dos Setes Sábios, e ele é quem está sentado justamente ao 
lado de Sólon – considerado um sábio pelos antigos gregos – e conta 
a seguinte fábula:

εἰς ταὐτὸ συνειλεγμένων, ‘μεγάλη τοι ῥοπὴ πρὸς ἀρετῆς κύησίν ἐστιν, ἄνδρες,’ 
ἔφησε, ‘Λακεδαιμόνιοι, καὶ ἔθη καὶ παιδεῖαι καὶ διδασκαλίαι καὶ βίων ἀγωγαί, 
καὶ ἐγὼ ταῦτα ὑμῖν αὐτίκα δὴ μάλα ποιήσω φανερά’. εἶτα προσαγαγὼν τοὺς 
σκύλακας διαφῆκε, καταθεὶς εἰς μέσον λοπάδα καὶ λαγωὸν κατευθὺ τῶν σκυ-
λάκων. καὶ ὁ μὲν ἐπὶ τὸν λαγωὸν ᾖξεν, ὁ δ’ ἐπὶ τὴν λοπάδα ὥρμησε. τῶν δὲ 
Λακεδαιμονίων οὐδέπω συμβαλεῖν ἐχόντων τί ποτ’ αὐτῷ τοῦτο δύναται καὶ τί 
βουλόμενος τοὺς σκύλακας ἐπεδείκνυεν, ‘οὗτοι γονέων’ ἔφη ‘τῶν αὐτῶν ἀμφό-
τεροι, διαφόρου δὲ τυχόντες ἀγωγῆς ὁ μὲν λίχνος ὁ δὲ θηρευτὴς ἀποβέβηκε’. 
καὶ περὶ μὲν ἐθῶν καὶ βίων ἀρκείτω ταῦτα. Plutarco repete essa história em Ditos 
dos Lacônios, 225F.



75

Plutarco e Esopo

Ele disse: “Um mulo lídio, após ter visto sua imagem no rio e 
ter ficado admirado com sua beleza e a pujança do seu corpo, 
precipitou-se a correr, como se fosse um cavalo, sacudindo a 
crina. Mas depois que se apercebeu que era filho de um burro, 
interrompeu rapidamente a sua corrida e abandonou seu orgu-
lho e seu ânimo” (O Banquete dos Setes Sábios, 150A-B)10

A fábula registrada por Plutarco é uma adaptação de “A Mula”:

Uma mula se empanturrou de cevada e, em seguida, se pôs a 
saltar, enquanto dizia para si bem alto: “Meu pai é um cavalo, 
rápido na corrida, e eu sou parecida com ele em tudo”. Veio, 
porém, o dia em que a necessidade obrigou a mula a correr. 
E quando a corrida chegou ao fim, ela, com cara de tacho, 
lembrou-se imediatamente de seu pai, o burro.

Moral: A fábula mostra que a pessoa não deve esquecer sua pró-
pria origem, ainda que as circunstâncias lhe confiram prestígio, 
pois a vida é instável. (Fábula 267)

A presença de Esopo no banquete oferecido aos sábios 
demonstra que Plutarco considera o gênero fabular algo digno de 
ser aprendido e reproduzido11. Não sem razão, nosso autor afirma: 
“Mas parece-me que é mais justo que Esopo se declare um discípulo 
de Hesíodo que Epimênides; pois o seguiu para a fábula sobre o 
rouxinol e o gavião que foi a origem para essa bela sabedoria, variada 
e de muitas vozes”12 (O Banquete dos Setes Sábios, 158B). Plutarco se 
refere aos seguintes versos hesiódicos:

10	 “ἡμίονος δ’,” ἔφη, “Λυδὸς ἐν ποταμῷ τῆς ὄψεως ἑαυτοῦ κατιδὼν εἰκόνα καὶ 
θαυμάσας τὸ κάλλος καὶ τὸ 
μέγεθος τοῦ σώματος ὥρμησε θεῖν ὥσπερ ἵππος ἀναχαιτίσας. εἶτα μέντοι συμ-
φρονήσας ὡς ὄνου υἱὸς εἴη, κατέπαυσε ταχὺ τὸν δρόμον καὶ ἀφῆκε τὸ φρύαγμα 
καὶ τὸν θυμόν.”
11	 Kurke (2006, p.7) afirma que Esopo pertence a uma tradição popular que o 
associa à sabedoria e o inclui na lista dos Sete Sábios da Grécia antiga.
12	 ἀλλ’ Ἡσιόδου μὲν ἐμοὶ δοκεῖ δικαιότερον Αἴσωπος αὑτὸν ἀποφαίνειν 
μαθητὴν ἢ Ἐπιμενίδης· τούτῳ γὰρ ἀρχὴν τῆς καλῆς ταύτης καὶ ποικίλης καὶ 



76

Maria Aparecida de Oliveira Silva

Agora uma fábula falo aos reis mesmo que isso saibam.
Assim disse o gavião ao rouxinol de colorido colo
no muito alto das nuvens levando-o cravado nas garras;
ele miserável varado todo por recurvadas garras
gemia enquanto o outro prepotente ia lhe dizendo:
“Desafortunado, o que gritas? Tem a ti um bem mais forte;
tu irás por onde eu te levar, mesmo sendo bom cantor;
alimento, se quiser, de ti farei ou até te soltarei.
Insensato quem com mais fortes queira medir-se,
de vitória é privado e sofre, além de penas, vexame”.
Assim falou o gavião de voo veloz, ave de longas asas.
(Os Trabalhos e os Dias, vv. 203-212)13

Eis a fábula “O Rouxinol e o Gavião” de Esopo:

Um rouxinol estava cantando, como de costume, pousado no 
alto de um carvalho. Nisso, um gavião o avistou e, precisando 
de alimento, voou sobre ele e o agarrou. E o rouxinol, prestes a 
morrer, pediu que o saltasse, dizendo que não era suficiente para 
encher o estômago de um gavião; já que precisava de alimento, 
ele devia atacar pássaros maiores. O gavião retrucou: “Mas eu 
seria um doido se largasse o pasto garantido que tenho nas mãos 
para ir atrás dos que ainda não apareceram”.

Moral: Assim, também, dentre os homens, são irracionais 
aqueles que, na expectativa de bens maiores, deixam escapar os 
que estão em suas mãos. (Fábula 344)

A variação nos relatos dos autores pode ser explicada pelo 
caráter popular das fábulas e ainda por sua oralidade. Por conta 
da transmissão oral, encontramos interpretações distintas para uma 
fábula14, basta lembrarmos os mitos gregos, nos quais encontramos 

πολυγλώσσου σοφίας ὁ πρὸς τὴν ἀηδόνα λόγος τοῦ ἱέρακος παρέσχηκεν.
13	 Tradução de Mary Macedo de Camargo Neves Lafer de Hesíodo (1991).
14	 Biscéré (2009, p.10-12) aponta que as variações nos relatos são antigas, por conta 
dessa oralidade, que dificulta a identificação de seu autor, por isso questiona se essas 



77

Plutarco e Esopo

distintas versões sobre uma determinada personagem. No entanto, 
como nos mitos, alguns aspectos são preservados como um gavião 
que captura um rouxinol, o destaque da força física do gavião ser 
superior a do rouxinol, também deste ser o alimento do primeiro. 
O caráter popular das fábulas se justifica ainda pela hipótese de que 
Esopo teria sido um escravo em Atenas, dado que Plutarco registra 
no diálogo O Banquete dos Sete Sábios, 152D.

Em seu tratado Do Amor aos Irmãos, Plutarco menciona uma 
fábula de Esopo para ilustrar como se comportam dois irmãos, 
quando são inimigos um do outro, então afirma: “Então é como a 
galinha de Esopo em relação ao gato, que, por indulgência, busca se 
informar sobre essa que está adoecida, e ela respondeu: ‘Bem, se tu 
te mantiveres afastado.’” (479C)15. Nosso autor se refere a fábula “O 
Gato Médico e as Galinhas”:

Um gato ouviu dizer que, num galinheiro, havia galinhas 
doentes. Então ele se vestiu de médico, pegou os instrumentos 
da profissão e foi para lá. Diante do galinheiro, ele se deteve e 
perguntou como as galinhas estavam passando. E elas respon-
deram: “Estamos passando muito bem, contanto que você se 
afaste daqui!”.

Moral: Assim, também, homens perversos não deixam de 
ser notados pelos prudentes, ainda que representem papel de 
personagens muito generosas. (Fábula 146)

Diferente das referências anteriores, Plutarco não utiliza 
a fábula esópica como argumento principal para reforçar algum 
aspecto moral importante ao seu discurso, ele a usa para traçar um 
paralelo, mas que não deixa de contribuir para o seu raciocínio 
moralizante.

Outra fábula de Esopo é lembrada por Plutarco logo no 
início de seu tratado Sobre se as Doenças da Alma ou as do Corpo são 

fábulas foram compostas por Esopo, sugerindo que se trata de um autor fictício.
15	 καθάπερ οὖν ἡ Αἰσώπειος ἀλεκτορὶς πρὸς τὴν αἴλουρον, ὡς δὴ κατ’ εὔνοιαν 
αὐτῆς νοσούσης ὅπως ἔχει πυνθανομένην, ’καλῶς’ εἶπεν ‘ἂν σὺ ἀποστῇς’.



78

Maria Aparecida de Oliveira Silva

as Piores, onde afirma que as doenças do corpo são determinadas 
pelo acaso, ao passo que as da alma são decorrentes do vício, da 
recusa a uma vida virtuosa. No entanto, paradoxalmente as doenças 
da alma atingem o corpo, resta então ao doente identificar qual a 
natureza de sua doença para que inicie a sua cura, visto que a cura 
está no próprio homem, na mudança de seus hábitos. Para ilustrar 
tal pensamento, nosso autor argumenta:

A raposa de Esopo estava em disputa com uma pantera a respeito 
de seu multicolorido, como essa havia mostrado o seu corpo, seu 
pelo exuberante e malhado, enquanto o dela era amarelo pardo 
e não era agradável de ver, e ela disse: “Mas se olhares dentro 
de mim, juiz, verás que tenho mais cores que ela”, mostrando o 
seu caráter versátil que ela muitas vezes mudava nos momentos 
necessários. (Sobre se as Doenças da Alma ou as do Corpo são as 
piores, 500C-D)16.

Já Esopo nos conta em “A Raposa e a Pantera”:

Raposa e pantera discutiam para ver qual das duas era a mais 
bela. E, como a pantera mencionava a todo instante o colorido 
mosqueado de seu corpo, a raposa retrucou: “E eu, então! 
Quanto não sou mais bela que você, eu, que tenho esse colorido 
não no corpo, mas na alma!”.

Moral: A fábula mostra que superior à beleza do corpo é o 
adorno da inteligência. (Fábula 325)

Ainda que os registros apresentem diferenças em seu con-
teúdo, notamos que o exemplo moral é o mesmo, até mesmo a 
preocupação dos autores com a integridade da alma, ou seja, com 

16	 Ἡ μὲν οὖν Αἰσώπειος ἀλώπηξ (fab. 42) περὶ ποικιλίας δικαζομένη πρὸς 
τὴν πάρδαλιν, ὡς ἐκείνη τὸ σῶμα καὶ τὴν ἐπιφάνειαν εὐανθῆ καὶ κατάστικτον 
ἐπεδείξατο, τῆς δ’ ἦν τὸ ξανθὸν αὐχμηρὸν καὶ οὐχ ἡδὺ προσιδεῖν, ’ἀλλ’ ἐμοῦ 
τοι τὸ ἐντός’ ἔφη ‘σκοπῶν, ὦ δικαστά, ποικιλωτέραν με τῆσδ’ ὄψει’, δηλοῦσα 
τὴν περὶ τὸ ἦθος εὐτροπίαν ἐπὶ πολλὰ ταῖς χρείαις ἀμειβομένην·



79

Plutarco e Esopo

a virtude em detrimento da aparência física, pressuposto evidente 
em ambos.

Pelo exposto ao longo deste texto, compreendemos que 
Plutarco cita as fábulas de Esopo em seus tratados, pois a finalidade 
de seus tratados é refletir sobre a conduta de um indivíduo, de pensar 
questões relacionadas à virtude e ao vício. Em razão disso, encontra-
mos referências a Esopo e sua obra em Moralia, e não nas biografias, 
com exceção da biografia de Pelópidas, como vimos17. Portanto, as 
fábulas de Esopo servem ao intento principal de Plutarco que é o 
de formar indivíduos virtuosos por meio do ensino das doutrinas 
filosóficas. Tal formação deve ser iniciada desde a infância e de forma 
continuada. Como vimos, as fábulas devem ser ensinadas junto com 
a filosofia aos adolescentes para que eles encontrem prazer no apren-
dizado, assim absorvam esses conhecimentos que os acompanharão 
até o fim de suas vidas.

REFERENCIAS

BISCÉRÉ, A. Les fables d’Ésope : une œuvre sans auteur? Le 
Fablier: Revue des Amis de Jean de La Fontaine, Chateau-Thierry, 
n.20, 2009, p.9-35. 

CLAYTON, E. Aesop, Aristotle, and Animals: The Role of Fables in 
Human Life. Humanitas, Maryland, v.21, n.1/2, p.179-200, 2008. 

DUARTE. A. Apresentação. In: ESOPO. Fábulas completas. 
Tradução de Maria Celeste Consolin Dezotti. Ilustrações de Eduardo 
Berliner. Apresentação de Adriane Duarte. São Paulo: Cosac Naify, 
2013.

KURKE, L. Plato, Aesop, and the Beginnings of Mimetic Prose. 
Representatnions, California, v.94, n.1, p.6-52, 2006.

SILVA, M. A. O. Plutarco historiador: análise das biografias 
espartanas. São Paulo: EDUSP, 2006.

17	 Para mais detalhes sobre a finalidade das biografias plutarquianas, consultar Silva 
(2006).



80

Maria Aparecida de Oliveira Silva

BIBLIOGRAFIA

Edições e Traduções

ESOPO. Fábulas completas. Tradução de Maria Celeste Consolin 
Dezotti. Ilustrações de Eduardo Berliner. Apresentação de Adriane 
Duarte. São Paulo: Cosac Naify, 2013.

HERODOTUS. The Persian Wars. Books I-II. Translated by 
Anthony D. Godley. Cambridge: Harvard University Press, 1981.

HESÍODO. Os trabalhos e os dias. Tradução, introdução e 
comentários de Mary Macedo de Camargo Neves Lafer. São Paulo: 
Iluminuras, 1991.

PLUTARCH. How the young man should study poetry. Moralia. 
Translated by Frank Cole Babbitt. Cambridge: Harvard University 
Press, 2005. v.1.

______. Life of Pelopidas. Lives. Translated by Bernadotte Perrin. 
Cambridge: Harvard University Press, 2004. v.5.

______. Moralia. Index. Compiled by Edward N. O’Neil. 
Cambridge: Harvard University Press, 2004.

______. On Brotherly Love. Moralia. Translated by  W. C. 
Helmbold. Cambridge: Harvard University Press, 2000. v.6.

______. The Education of Children. Moralia. Translated by Frank 
Cole Babbitt. Cambridge: Harvard University Press, 2005. v.1.

______. Whether the Affections of the Soul are Worse Than 
Those of the Body. Moralia. Translated by  W. C. Helmbold. 
Cambridge: Harvard University Press, 2000.v.6

______. The Dinner of the Seven Wise Men. Moralia.Translated 
by Frank Cole Babbitt. Cambridge: Harvard University Press, 1978. 
v.2.


