Susqn Suleiman

Le récit exemplaire
Parabole, fable, roman 3 thése

Le but de cette étude est de fournir quelques bases théoriques 3 Ia notion du
roman a t.hése comme genre narratif didactique. J’ai proposé ailleurs une défini-
tion provisoire : un roman A thése est un roman « réaliste » qui se signale au
lecteur comme porteur d’un enseignement, tendant & démontrer la validité (ou
Pabsence de validité) d’une doctrine !, Cette définition contient implicitement
la question & laquelle il faudrait répondre pour arriver & une description rigou-
reuse du genre : par quels indices formels un roman se signale-t-il au lecteur
comme porteur d’un enseignement doctrinaire? Pour le moment, voyons les
implications que I’on peut tirer de la définition par une démarche déductive,

D’?,bord, en ce qui concerne les critéres constitutifs d’un genre littéraire : notre
déf.imtion implique que le critére principal du genre, c’est une certaine relation
qui est établie entre le texte et le lecteur. La définition ne dit rien sur le contenu
rgarratlf ou thématique du roman i thése, ni sur son style, ni sur son organisa-
tion digcursive : elle dit seulement que le roman 2 thése est un type de roman qui
« se fait lire » d’une certaine fagon. La définition implique, par conséquent, ce
qu’up article récent sur le genre autobiographique affirmait explicitement — &
savoir, qu’un genre littéraire est comparable 4 un acte de parole illocutoire 2,

‘ U.'n acte de parole illocutoire se définit en premier lieu par I’objet ou le but —
disons, par I'intention manifestée — du locuteur qui le prononce 2, Promettre,
d.em.ander, affirmer, remercier, ordonner sont autant d’actes illocutoires qui se
distinguent les uns des autres tout d’abord par l'intention que manifeste, en les
accomplissant, celui qui les accomplit. (L’intention manifestée de celui qui pose
une question est d’obtenir une réponse, I'intention manifestée de celui qui remercie
est fi’exprimer Sa reconnaissance pour une action dont il a bénéficié, etc.).

Si les actes de parole illocutoires se définissent par 'intention manifestée du
Iocu.teur, les actes perlocutoires se définissent par 'effet qu’ils produisent sur un
audl_teur; persuader, convaincre, effrayer, faire agir quelqu’un d’une certaine
manicre, sont tous des actes perlocutoires. Il est évident, comme Ie fait remarquer

1. Susan Suleiman, « Pour une oét' Y i iti
no;e%bre ey poctique du roman 4 thése : ’exemple de Nizan », Critigue,
. Elisabeth W. Bruss, « L’autobiographie considérée comme acte littéraire » Poéti l‘f
.IS‘?;Z:::.F%?-! gtlscujsmé des ?.cto.}ls d;hl??m]e hi]locutoires qui suit est basée sur I'ouvrage d’e T Rf%ueearle:
s: An Essay in the Philosophy o, Cambri iversi ;
oy e el Al 'pl ,;7 if Language, bridge University Press, 1969; trad.
3. Speech Acts, p. 69.

T e S

SN ey

Le récit exemplaire 469

J. R. Searle %, qu’un bon nombre de verbes illocutoires sont définissables par
P’effet perlocutoire qu’ils sont censés produire : « ordonner » peut se définir
comme « tenter de faire faire quelque chose & quelqu’un », « interroger » comme
la tentative d’obtenir une réponse de quelqu’un, etc. Promettre ou remercier,
par contre, ne sont pas essentiellement liés 4 des effets perlocutoires, puisque
aucun de ces deux actes n’implique une conséquence nécessaire en ce qui concerne
I"auditeur.

Le genre du roman 2 thése, d’aprés notre définition, est fondé sur un verbe
illocutoire du premier type : démontrer. La démonstration se définit essentielle-
ment par I'effet perlocutoire qu'il est censé produire, qui est la conviction (ou la
persuasion). Si je veux démontrer quelque chose & quelqu’un, c’est que je veux
le convaincre (ou le persuader) de la vérité de cette chose. Je peux aller méme plus
loin : si la vérité en question est d’une certaine sorte (religieuse ou morale, par
exemple), je peux essayer de persuader mon interlocuteur de rendre ses actions
conformes 2 cette vérité. En ce cas, ma démonstration n’est que le prélude 3 un
autre acte illocutoire, qui est ’exhortation ou I'injonction, et qui est définissable
en termes perlocutoires comme une tentative de faire faire quelque chose 3 quel-
qu’un pour son propre bien.

Tout ceci revient A dire que le roman 2 thésg est un genre rhétorigue au sens
le plus littéral de ce mot (rhétorique : art de persuader) : le lecteur d’un roman
4 thése se trouve dans une position analogue 2 celle du public d’un orateur, d’un
professeur ou d’un prédicateur. Mais discours oratoire, essai et prédication sont
des textes systématiques : ils présentent, d’une maniére logiquement ordonnée,
des arguments. Le roman 2 thése, par contre, a en commun avec n'importe quel
roman le fait d’étre un texte narratif : il raconte une histoire 5. On bute alors
sur la question suivante : comment une histoire — et de plus une histoire « inven-
tée », donc invérifiable — peut-elle démontrer quelque chose? Cette question,
qui n’est qu’une forme particuliére d’une question plus large : comment une
histoire peut-elle devenir le véhicule d’un sens univoque? nous méne au cceur
d’une problématique qui dépasse largement le roman a thése; mais c’est seule-
ment & l'intérieur de cette problématique qu'une étude du roman 2 thése a elle-
méme, aujourd hui, un sens. i

Une réponse & la question nous est fournie par une des figures les plus anciennes
de I'inventio rhétorique : 'exemplum. J’ai suggéré ailleurs que le rapprochement
entre le roman & thése et I'exemplum narratif repose sur le fait que la « motiva=
tion » — il faudrait dire la force illocutoire — de ces deux types de discours est
identique : il s’agit dans les deux cas de persuader quelqu’un d’une vérité essen-
tielle et de modifier éventuellement son comportement, en lui racontant une
histoire . Je tenterai dans ce qui suit de démontrer le bien-fondé de ce rappro-
chement et d’explorer certains des problémes qu’il pose, en analysant en détail
le fonctionnement de ’exemplum religieux ou moral — en ’occurrence, de la
parabole évangélique et de son homologue « mondain », la fable de La Fontaine.

4. Ibid., p. 71.
5. Pour une discussion portant sur la différence entre textes systématiques et textes narratifs,

voir K. Stierle, « L’Histoire comme Exemple, I'Exemple comme Histoire », Poétique 10, 1972,

p. 180-181.
6. « Pour une poétique du roman & thése », p. 999-1001,

Lom
by

£}

Fid

RE A

Ay el

N TR,

ANA T

Car v




470 Susan Suleiman

I. LA PARABOLE

Quelle est la relation, dans I'exemplum, entre histoire et seris univoque? Lexa-
men de quelques paraboles évangéliques nous permettra d’avancer des hypothéses
& ce sujet. Voici le texte de la premiére parabole de Jésus, tel qu'il parait dans
l’Evm;g:‘ile selon saint Matthieu (13, 35-9; ici c’est moi qui ai numéroté les seg-
ments) ? :

(0) Yoici que le semeur est sorti pour semer. (1) Comme il semait, des grains
sont tombés au bord du chemin, et les oiseaux sont venus tout manger. (2) D’au-
tres sont tombés sur les endroits pierreux ot ils n’avaient pas beaucoup de terre,
et aussitdt ils ont levé, parce qu'ils n’avaient pas de profondeur de terre; mais
une fois le soleil levé, ils ont &té brllés et, faute de racine, se sont desséchés.
(3) D’autres sont tombés sur les épines, et les €pines ont monté et les ont &touffés.
(4) D’autres sont tombés dans la bonne terre et ont donné du fruit, ’un cent,
’autre soixante, 1'autre trente. (5) Entende, qui a des oreilles!

La premiére chose que nous remarquons, c’est que ce texte raconte une his-
toire. Celle-ci est composée de quatre séquences narratives (ou micro-histoires)
virtuellement autonomes, reliées entre elles par le geste du semeur.

Ces séquences peuvent se définir comme suit :

(1) Séquence des grains qui tombent au bord du chemin (segment 1)

(2) Séquence des grains qui tombent sur les endroits pierreux (segment 2)
(3) Séquence des grains qui tombent dans les épines (segment 3)

(4) Séquence des grains qui tombent dans la bonne terre (segment 4)

Chac_lue séquence est réduite A une seule phrase, comportant un nombre variable
d’unités narratives ou de « noyaux » 8.

7. I faut dire un mot sur les critdres que j'emploie pour déterminer ce qui consti
parabolique. Comme 1’a trés justement remarqué L. Marin (Le Récit év:ngéliquzfnlgislcelét:%g
Brouwer, 1974, p. 95-9@), le premier probléme & résoudre dans une analyse structurale de n’im-
porte quel récit est oelu:_ de la « cldture du texte », le choix de 1"unité textuelle étant déterminant
pour toute l’_a.nalyse qui le suit, Marin lui-méme, qui s’intéresse non pas au fonctionnement du
récit parabolique mais & celui dq récit évangélique (qui inclut la parabole), choisit comme unité
textuelle les versets I-_23_de Matthieu 3; ces versets comprennent non seulement la parabole énoncée
par Jésus, mais aussi I'introduction du narrateur premier (v. 1-3 a : « En ce jour-13, Jésus sortit
d‘e la maison... »), la reprise de Ia narration premiére aprés la parabole (v. 10-17 : « Les disciples
s’approchant lui dirent : « Pourquoi leur parles-tu en paraboles?... »), enfin I'explication de la
parabole adressée par Jésus aux disciples (v. 18-23 : « Ecoutez donc, vous, la parabole du
semeur... »). Or, puisque seul le récit parabolique nous intéresse ici, il a fallu déterminer I'unité
textuelle autrement. Le critére que j’emploie est e suivant : e texte parabolique commence lorsque
Jésus « prend la parole », et finit lorsque le narrateur premier (« Matthieu ») Ia reprend. Ainsi,
dans le cas de Ia parab_ole du semeur, la premiére moiti€ du verset 3 : « II disait » ne fait pas
partie du texte parabgl:que, puisque c'est « Matthieu » qui énonce ces mots. Par contre, le ver-
set 9 @« entende, qui a des oreilles », bien qu'il constitue une « rupture » d’énonciation par
rapport & I'histoire du semeur, fait néanmoins partie du texte parabolique, car c’est toujours
Jésus qui parle. Le arrateur premier ne reprend la parole qu’au verset 10,

8. Pour les définitions de « séquence » et de « noyau », voir R. Barthes, « Introduction 2
’analyse structurale des récits », Communications 8, 1966, p. 6-15.

T AT

L e e

Le récit exemplaire 471

La séquence 1, par exemple, comporte deux noyaux : chute des grains au bord
du chemin — engloutissement des grains par les oiseaux, tandis que la séquence 2
en comporte quatre : chute sur les endroits pierreux — poussée des grains — briilure
par le soleil — desséchement. Quel que soit le nombre des noyaux, chaque séquence
contient tous les éléments essentiels d’une histoire, & savoir un sujet (les grains),
et une fransformation affectant ce sujet a travers le temps °. Les sujets des quatre
séquences n’étant pas les mémes (il s’agit chaque fois de grains différents), cha-
que séquence est virtuellement autonome par rapport aux autres. Puisqu’elles
dépendent toutes, cependant, du geste initial du semeur, elles constituent dans
leur ensemble une seule histoire qui peut se résumer par le schéma suivant :

0

le semeur
séme des grains

1 3 3 T4
ce qui advient ce qui advient ce qui advient ce qui advient
des grains 1. des grains s des grains s deg grains 4

nourriture d'oisean  plaptes desséchées Plantes étouffées  arbres pleins de fruits

Deuxiémement, nous remarquons que le segment 5, qui opére un changement
soudain des temps et des modes verbaux (« Entende, qui a des oreilles! »), cons-
titue une rupture radicale par rapport aux segments précédents. Les verbes au
passé, qui sont un indice supplémentaire du caractére narratif des segments 04
(bien qu’il s’agisse ici du passé composé, non du prétérit, indice traditionnel,
en frangais, du récit d’une histoire achevée %) sont suivis d’un impératif, indice
d’un discours non narratif. L’impératif se rapporte au présent de 1’énonciation
et instaure une relation directe entre narrateur et auditeurs, relation qui est « en
dehors » de I’histoire racontée. :

A quoi I'impératif final somme-t-il Tes auditeurs de la parabole? A « entendre »
Phistoire du semeur, « s'ils ont des oreilles ». Puisqu’il est raisonnable de sup-
poser que tous ont des oreilles, il ne peut s’agir que d’un « entendement » figuré,
Le narrateur invite son public & comprendre son histoire, c’est-a-dire & inter-
préter. C'est 13, notons-le, la premiére indication dans le texte parabolique méme
que I'histoire qui vient d’étre racontée n’est pas ce qu’elle parait étre, mais qu’elle
arbore, derriére sa surface événementiel, un enseignement — un sens.

9. Cette définition d'une histoire a été formalisée par A.Danto, dans son Analytical Philosophy
of History, Cambridge Univ. Press, 1968, Danto donne le schéma suivart (p. 236) :

1) xis Fatt

2) H happens to x at t,

) xis G at t,
L’histoire (H) est ce qui opére une transformation (F— G) sur un sujet (x) & travers le temps
(t; = ty—t3). Il est évident, d’aprés ce schéma, que n’importe quel texte narratif qui comporte

plus d’un acteur peut étre analysé comme une combinaison d’au moins deux histoires, puisque-

chaque acteur est le sujet virtuel de sa propre histoire.
10. Voir E. Benveniste, « Les relations de temps dans le verbe frangais », Problémes de linguis-
tigue générale, Gallimard, 1966, ‘

|
En gt e

Y

ey B,

ALY

SN

TN R AT
ek

e



472 Susan Suleiman

Nous poserons donc comme une premiére hypothése que toute histoire para-
bolique (et plus généralement, toute histoire qui reléve de Pexemplum) est tot
ou tard désignée, par le texte parabolique lui-méme, comme ayant besoin d’inter-
prétation, c’est-3-dire comme renvoyant i un sens autre que le sens immédiat
des événements racontés 11, L’interprétation explicite ou « découvre » ce sens,
qui était « dans » I’histoire, mais caché. La relation entre histoire et interprétation

,est par. conséquent A la fois logiquement et axiologiquement hiérarchique :
Pinterprétation est « supérieure » A I’histoire comme le général l'est au parti-
culier, ou la vérité 4 sa manifestation. Elle I’est dans un autre sens aussi —
pour ainsi dire, stratégiquement : Pinterprétation « commande » I’histoire comme
la fin commande les moyens, ou une stratégie une tactique. Bref, Ihistoire para-
bolique n’existe gue pour donner naissance & une interprétation.

Cela est bien mis en évidence dans Ja parabole du semeur : le dernier verset
«dit » clairement que I’histoire doit étre interprétée. On trouvera-t-on, cependant,
un modéle d’interprétation? Puisque c’est la premiére fois que Jésus « parle
en paraboles », ni les disciples ni la foule n’ont la compétence nécessaire 3 Pacte
d’interpréter. Jésus a donc Pobligeance d’interpréter I’histoire lui-méme (il est
vrai qu'il n’adresse son interprétation qu’au groupe privilégié des disciples),
fournissant ainsi un modele pour I'interprétation des paraboles qui vont
suivre.

La parole interprétative de Jé&sus (Mt 13,18-23) apprend aux disciples — mais
aussi & tout lecteur du texte évangélique — que chacun des éléments de I’histoire
du semeur a un sens « second » : les grains « sont » la Parole du Royaume, les
endroits ol ils tombent « sont » des types d’hommes différents, et les transforma-
tions subies par les grains « sont » les résultats produits par la Parole dans ces
différents types d’hommes. Seul I’homme qui « entend Ia Parole et la comprend »
(i.e., « la bonne terre ») « porte du fruit 12 », L’interprétation finit 13, sans que
Jésus rende explicite la conclusion qui 8’impose,  savoir : « si vous voulez béné-
ficier de ma parole (i.e., étre sauvés), entendez-la et comprenez-la ».

Cette sorte de conclusion — revétant la forme d’une injonction particulidre
adressée 4 ceux qui ont bénéficié de Pinterprétation de I’histoire — tout en n’étant
pas dite dans la parabole du semeur, constitue néanmoins un élément essentiel du
discours parabolique, On le voit si on regarde, par exemple, la parabole des vierges
sages et des vierges folles (Mt 25,1-13; les chiffres renvoient aux versets) :

(1) Alors il en sera du Royaume des Cieux comme de dix vierges qui s’en allé-
rent, munies de leurs lampes, A [a rencontre de I'époux. (2) Or cing d’entre elles
étaient sottes et cing étaient sensées. (3) Les sottes, en effet, prirent leurs lampes,
mais sans se munir d’huile; (4) tandis que les sensées, en méme temps que leurs
lampes, prirent de 1’huile dans des fioles. (5) Comme I"époux se faisait attendre

11. La signalisation explicite est un des procédés caractéristiques de Dante dans la Divine
Comédie. Voir, par exemple, 1'Inferno, chant IX, v. 61-63 (« Pléiade », p. 933), ou le narrateur
interrompt soudain son récit pour sommer le lecteur de « bien remirer la doctrine cachée » sous
Ses Vers.

12. Curieusement, le fait de « porter du fruit » n'est pas interprété. Le syntagme « porter du

fruit » est simplement repris dans Pinterprétation comme métaphore, I3 oty dans le texte premier
il fonctionnait au sens littéral, .

I S |

T T T T

T

Le récit exemplaire ' . 473

’ irent toutes et s’endormirent. (6) Mais 3 mim_xit un cri ret_ennt’:

’ zlﬁiziﬁizggﬁxlesortcz'a sa rencontrel » (7) Alors_ toutes ces werg.cs se réveillérent

et apprétérent leurs lampes. (8) Et les sottes de d_n-e aux sensées : « Do_nnez-.nol;al:
de votre huile, car nos lampes s’éteignent. » Mais celles-ci leur réponch.rv::n;1 z «]

n’y en aurait sans doute pas assez pour nous et pour vous;.allez plutdt chez e;
marchands et achetez-en pour vous. » (10) Elles étaient parties en acheter quan

arriva 1’époux : celles qui étaient prétes entrérent avec lui dans la salle des noces, -

i i ivérent aussi et
t la porte se referma. (11) Finalement les autres vierges arriv : {
edire?ltp: « Seigneur, Seigneur, ouvré-nous! » (12) Mais il répondit : « En vér_'lté
je vous le dis, je ne vous connais pas. » (13) Veillez donc, car vous ne savez ni le
jour ni I’heure,

Ici, comme dans la parabole du semeur, le texte proprem’en't narratif .débouche
sur une phrase 4 I'impératif, qui signale le présent de I’énonciation : « Veillez donc,
car vous ne savez ni le jour ni I’heure. » A 1’encontre de la Par:gbole d}l se’mcu:,
cependant, les auditeurs ne sont pas sommés d’i.nterpréterll’h]stmre, mais, Payant
interprétée, d’accorder leurs actions avec cette interprétation. Pourquoi, en effet,
doit-on « veiller »? Pour ne pas &tre exclu de la « salle des noces » comme lgs vierges
folles; mais pour comprendre le sens — et I'importance réelle — de cette 1'njonctm.n,
il faut qu’on ait compris d’abord que «1'époux » n’est pas un époux maisle Christ
triomphant, que la « salle des noces » n’est pas une salle mais le quaume, et ql:se
les « vierges » ne sont pas des jeunes ﬁllqs mais des catég?nes humaines - la caté-
gorie de ceux qui se préparent pour 1’avénement du Christ et la catégorie de ceux

i réparent pas.
quéﬂ:t:igtegrétaﬁgn — dont la forme ultime est une génér"a]isation : sf::fIs ceux
qui se préparent pour I'avénement du Christ seront sauvés — n’est pas exphm.ten,ne.nt'
donnée dans la parabole, mais elle est suggérée par la phrase_qm introduit 1 h1§-
toire proprement dite «( Alors il en sera du Boyaurqe des Cieux cc_n.?m'e de dix
vierges... »), et surtout elle est impliquée par I'injonction finale, explicite; comme
nous venons de le voir, celle-ci n’a de sens que si elle est adressée & un auditoire
qui a déja correctement interprété 1’histoire des dix viefges. ' -

La relation entre histoire, interprétation et injonction finale peut éjre définie
comme une chaine d’implications : 1’histoire impl_ique (« appel,lfa 3)) 1 xflterpréta-
tion, qui & son tour implique — mais est aussi impliquée par — 1 mjt_)nctan finale.
Admettons que I& « vrai » message transmis de l’orateuf au pupllc réside dans
Iinjonction finale — soit, dans la parabole du semeur, I'impératif : entendez ma

parole et comprenez-la. L’histoire et son interprétation deviennent alors des _

moyens indirects par lesquels ce message est communiqué, La communication
directe peut se représenter par le schéma suivant :

DESTINATEUR

r
‘ I message : enfendez ma parole et comprenez-la ]

DESTINATAIRR

TP IRE IS

-
-

REG e St

AT

S

4R
A

T

BALLES

.
e

Vo




474 Susan Suleiman

Elle est remplacée par une communication détournée, soit :

DESTINATEUR

‘ wstoire ) interprétation { injonction

DESTINATAIRE

On pourrait poser, ici, une question analogue 2 celle que posent les disciples a
Jésus : pourquoi parler en paraboles? En termes légérement différents : si on veut
convaincre un public de quelque chose, pourquoi le faire d’une manidre aussi
détournée? D une part, on peut supposer que la maniére détournée est jugée plus
efficace que la maniére directe. Lucréce le pensait déj3, qui voulait « enrober
la pilule ameére de la vérité » de ses vers mielleux. Dans le cas du discours para-
bolique, cependant, I’explication contraire est aussi possible : Jésus parlerait en
paraboles non pas pour faciliter la communication de son message, mais pour
en empécher la communication 3 ceux qui ne sont pas dignes de le recevoir.
J. Starobinski a noté A propos de la parabole du semeur : « L’enseignement
semble prendre ici un aspect limitatif et défensif : il est fermé & ceux qui n’ont pas
d’oreilles, et leur ferme du méme coup I’accés au salut. Loin d’étre motivé par le
souci pédagogique d’une approche imagée de la vérité, le recours a la parabole
limite délibérément le nombre des &lus : il maintient au-dehors ceux qui n’ont pas
d’intelligence 18, »

Malgré cette observation trés juste, je pense qu’on ne peut pas entiérement
exclure le « souci pédagogique » de la motivation des paraboles : si Jésus veut
garder la foule dans Iignorance, il veut quand méme éclairer ses disciples, et il
leur parle souvent en paraboles méme lorsqu’il est seul avec eux. D’autre part, il
arrive plus d’une fois que Jésus explique ses paraboles méme aux non-disciples —la
parabole des vignerons homicides (Mt 31,33-43), par exemple, est adressée et
expliquée aux Pharisiens, tandis que les paraboles de la miséricorde (Luc 15,1-31)
ont pour destinataires les publicains et les pécheurs, et peut-étre aussi les Phari-
siens et les Scribes (suivant I’antécédent que I'on attribue au pronom « leur »,
dans le verset 3 : « Il leur dit alors cette parabole »).

Ce qu’il faut admettre, c’est que « I"approche imagée de Ia vérité », méme motivée
par un souci pédagogique, est toujours, en fin de compte, problématique. D’une
part, la « communication détournée » court toujours le risque de n’étre pas com-
prise, ou d’étre mal comprise, par ceux qui la regoivent. C’est pour pallier ce
danger que les récits didactiques contiennent, d’une fagon plus ou moins évidente,
leur propre interprétation, qui fixe le sens de I’histoire en €liminant la possibilité
d’interprétations — et de sens — multiples. D’autre part (et ceci est sans doute le
plus intéressant), il existe toujours la possibilité que I'interprétation interne ne
«colle » pas exactement & I’histoire, et que par cette faille s’introduisent des inter-

13. « Le démoniaque de Gérasa : analyse littéraire de Mc 5,1-20 », in R. Barthes, F. Bovon,

e. a., Analyse structurale et Exégése bibligue, Genéve, Delachoix et Niestlé, 1971, p. 86.

o el

475
Le récit exemplaire

prétations divergentes. Plus le récit s’al‘longe, p!us Ia possibilité lc}es fmlllismstz;g;
tiplie. On pressent 13 une différence q;:'lli :audrz_ut explorer entre I’exemp
nition) et le roman & thése. ¥
! cs::t:oﬁ:ii?f ge, modgle en ce qui concerne la Qarabf)le? Prem&érement., (_ptle tou:
texte parabolique implique la présence (au moins vu‘tt}e%!e) ‘d un destlr.!ateurrz-
d’un destinataire, celui-1a étant 1’agent respon.sable del l}lsfmre, de son in e::{). A
tation et de 1'injonction qui en découle, tandl.s que celul-c.l occupe une p<>s1t1c:le
de patient : il est celui qui regoit le texte, sur qui l_e texte « agit ». Deuxtémemeut,)
modéle résume notre discussion précédente, en llldlq‘llalllt que tqut texte Pa:‘at‘ ‘i:
lique est articulé selon trois niveaux hiérarchiquement liés : le niveau narra l(;nd
niveau interprétatif, et le niveau pragmatique. A chacun Fle ce,:s niveaux én:orrtesp d
un discours spécifique : le propre du discours nalrranf, c.est de pr ‘s%en ?r tude
histoire (au sens défini plus haut); le propre du dlsftours 1nterpfétatlé, c ez
commenter 1’histoire pour en dégager le sens (ce del.'mer p?uvant étre 1 su{;n pa;
une généralisation); le propre du discours pragma’t:quf:, c’est .de dénvéer udS:?i-
ainsi dégagé une régle d’action, qui aura la forme d*un m?pératlf _adrcss fau era,it
nataire (lecteur ou auditeur) du texte. Un text.e parabol:c';ue qui se con on:n; s
parfaitement au modéle comporterait donc trois sortes d’énoncés, se suivan :‘lf
un ordre invariable : les énoncés interprétatifs suf:cédant aux énoncés narrati és,
et les énoncés pragmatiques succédant aux énoncés interprétatifs. Tou.s ccs.énoél:;: st.
seraient le fait du destinateur du texte, le role programmé du destinataire étan
t passif. .
pu(r)i-l?;'tsffrappant de constater que pas une seule des pgrabo]es évangel}ques ne
réalise entiérement ce modéle. Chacune « tait » au moins une des trois sortes
d’énoncés, tout en le « laissant entendre » impiimte:pent.. 1’\11151, dans nos 'deux
exemples, la parabole du semeur ditl’interprétgtion‘mam tait I é'uo’n'cé pragfnathu?,
tandis que la parabole des dix vierges dit l’injonctxpn mais talt!! énoncé mterp;i:-
tatif. Dans les deux cas, c’est le destinataire qui doit supplée1: I’énoncé absent, Le
modele est donc quand méme réalisé (’énoncé absent est virtuellement ?r§seitllt,
il attend le destinataire pour étre actualisé), mais pas d’un.e fagc,m aussi §1m% e
que nous 1’avions envisagé. Le destinataire participe, en fait, I’élaboratlon_ u
texte, qui dépend de sa compétence pour étre réalisé plememf,nt. (.JIest ,une partuél-
pation bien restreinte, il est vrai, puisque le réle du_destfnatalre n’est que ée
« remplir » des espaces laissés en blanc par le texte mais st}'lctement ?rogramlxn s
par ce qui les entoure. Cela suffit, cependant, pour nous ob'lllger 4 modifier quelque
peu notre modéle. Il parait, en effet, que la présence ‘mamfeste des énom,:és inter-
prétatifs et des énoncés pragmatiques n’est pas inmspensable' pour qu un'texte
donné fonctionne comme texte parabolique. 11 suffit que ces egoucé§ se lalsse'nt
déduire des énoncés narratifs — en d’autres termes, que 1.’hls_tmtc soit t!:.onstrmte
d’une telle fagon que son interprétation et 1’injonction qui en découle s’imposent
‘elles-mémes.
‘ %leelinsgus méne & une conclusion assez paradoxale en ce qui concerne Ie §tatut
de I’histoire dans un texte parabolique. Tout en occupant, dans la hlér,arclue df:s
niveaux, la position la plus basse (puisqu’elle .n’existe,_ comme nous I’avons dit,
que pour donner naissance a une interprétatwfl), l’hlston:e est le seul éléalent
qu’une parabole ne saurait « taire » sans devenir, de ce fait méme, autre chose.

-

é

X
A

i

T

e
X




476 Susan Suleimc;n

Cela tient non seulement 3 ce que I’histoire fournit I’élément narratif essentiel 2 la
parabole, mais aussi 3 ce qu’elle est le seul élément d’une parabole qui ne se laisse
e€n aucun cas déduire des deux autres, Impossible, A partir de I'in jonction : « Veillez
Car vous ne savez ni le jour ni I’heure », et de la généralisation : « Seuls ceux qu;
se préparent pour I’avénement du Christ seront sauvés », impossible de déduire les
dlax vierges. Au contraire, un nombre théoriquement illimité d’histojres — parti-
cipant toutes de la méme structure profonde mais différant les unes des autres
sur le plan de la manifestation — est concevable, dont chacune pourrait servir de
suppo.rt pour la méme généralisation et la méme injonction,
Cef:x peut se résumer par le schéma suivant, qui est une version modifiée de notre
premier modeéle et que nous appellerons le modele de base du discours parabolique :

DESTINATEUR .
\\\
\\
m D f: interprétation 1 injonction
/” l
l,/’
DESTINATAIRE £

Selon ce IIEOdt‘Ele, le texte parabolique est un texte qui raconte une histoire, telle
q::e c'ette histoire suscite une interprétation univoque 4 et une injonction (une’régle
d a}cuot.l). Les crochets encadrant interprétation et injonction, et les lignes brisées
(%|:|1 rche'nt fiestinateur, éléments entre crochets, et destinataire indiquent que
1 Intt?rpretatlon et injonction peuvent étre — mais ne sont pas né,cessairement —
manifestées par des énoncés explicites ayant pour sujet de I’énonciation le destina-
teur (n_arrat.eur ou scripteur) de I’histoire. En cas d’absence de tels énoncés, c’est
!e des:tlnataxrc (auditeur ou lecteur) qui est censé suppléer Pinterprétation c’t I'in-
ya’n?tmf:, selon des régles inscrites, de fagon implicite, dans I’histoire méme

L’histoire parabolique est donc une histoire qui, au besoin, « parle par elle-méme >;
— comme tout exemplum, elle « comporte expressément un sens » 16,

La questlorlx Sutvante se pose alors : & quoi reconnait-on une histoire qui com-
porte expressément un sens? Autrement dit, par quels indices formels une histoire
s1gnai.e-t-elfe §a propre interprétation? Nous reconnaissons 14 une variante de la
question que nous nous sommes posée A propos de la définition du roman a thése :

peut-Etre quelques hypothéses,
Voici le texte de la parabole de I’enfant prodigue, qui cl6t Ia série des paraboles

de la miséricorde dans I’Evangile selon saint 1. i indi
r uc (15,11-31; les ch
mon propre découpage du texte) : : PR et

14. Pour qu'elle suscite une régle d'acti i i i
C S gle d’action, I'interprétation doit &t i i
c'est-3-dire sans ambiguité ni coniradiction'interng e S

15. Cf. R. Barthes, « L'ancienne rhétorique », Communications 16, 1970, p. 201,

Le récit exemplaire 477

(0) Un homme avait deux fils. (1) Le plus jeune dit & son pére : « Pére, donne-moi
la part de fortune qui me revient. » (2) Et le pére leur partagea son bien. (3) Peu
de jours aprés, le plus jeune fils, rassemblant tout son avoir, partit pour un pays
lointain et y dissipa son bien dans une vie de prodigue. (4) Quand il eut tout dépensé,
une grande famine survint en ce pays et il commenga & sentir la privation. (5) 1l
alla se mettre au service d’un des habitants de Ia contrée, qui ’envoya dans ses
champs garder les cochons. (6) 1l aurait bien voulu se remplir le ventre des carou-
bes que mangeaient les cochons, mais personne ne lui en donnait. (7) Rentrant
alors en lui-méme, il se dit : « Combien de journaliers de mon pére ont du pain
en abondance, et moi je suis ici & mourir de faim! Je veux partir, retourner vers
mon pére et lui dire : Pére, j’ai péché contre le Ciel et contre toi; je ne mérite pius
d’étre appelé ton fils, traite-moi comme I’un de tes journaliers. » (8) 11 partit et
s’en retourna vers son pére.

(9) Comme il était encore loin, son pére I'apergut et fut touché de compassion :
il courut se jeter & son cou, et I'embrassa Ionguement. (10) Le fils alors lui dit :
« Pére, j'ai péché contre le Ciel et contre toi, je ne mérite plus d’étre appelé ton
fils. » (11) Mais le pére A ses serviteurs : « Vite, apportez la plus belle robe et I'en
revétez, mettez-lui un anneau au doigt et des chaussures aux pieds. Amenez le
veau gras, tuez-le, mangeons et festoyons, car mon fils que voila était mort et il
est revenu 2 la vie; il était perdu et il est retrouvé! » (12) Et ils se mirent & festoyer.
(13) Son fils ainé était aux champs. (14) Quand, & son retour, il fut prés de la
maison, il entendit de la musique et des danses. (15) Appelant un des serviteurs,
il lui demanda ce que cela signifiait. (16) Celui-ci lui dit : « C’est ton frére qui
est de retour, et ton pére a tué le veau gras, parce qu’il I’a retrouvé en bonne
santé. » (17) Il se mit alors en colére et refusa d’entrer, (18) Son pére sortit I'en
prier. (19) Mais il répondit 4 son pére : « Voici tant d’années que je te Sers, sans
avoir jamais transgressé un seul de tes ordres, et jamais tu ne m’as donné un che-
vreau, & moi, pour festoyer avec mes amis, et puis ton fils que voila revient-il,
aprés avoir dévoré ton bien avec les femmes, tu fais tuer pour lui le veau gras! »
(20) Mais le pére lui dit : « Toi, mon enfant, tu es toujours avec moi, et tout ce
qui est & moi est 4 toi. Mais il fallait bien festoyer et se réjouir, puisque ton frére
que voila était mort et il est revenu 4 la vie, il était perdu et il est retrouvé! »

Nous remarquons que ce texte est entidrement narratif, au sens particulier que
nous avons attribué a ce terme ° : il ne comporte pas un seul énoncé interprétatif,
ni pragmatique, dont le sujet de I'énonciation soit le narrateur, Jésus. Le sens de
Phistoire n’est donc pas explicité par celui qui la raconte. Pourtant, tout lecteur
compétent (ayant une certaine expérience des paraboles évangéliques) qui lit ce
texte dans le contexte ot il se présente (immédiatement aprés les paraboles de la
brebis perdue et de la drachme perdue, dont chacune comporte une interprétation
explicite *7) est en mesure de suppléer I'interprétation suivante : « Dieu regoit

16. Rappelons que « narratif » est ici opposé A « interprétatif » et  « pragmatique », non pas 4
« mimétique », « dramatique », ou autre chose. Si on tenait compte de la distinction traditionnelle
entre « narration » et « dialogue » — correspondant aux catégories platoniciennes de diegésis
et de mimésis — il faudrait considérer ce texte comme un texte « mixte », non exclusivement
narratif. Cette distinction, cependant, n’est pas pertinente en ce qui nous concerne ici.

17. On se souvient que les paraboles de la miséricorde sont « déclenchées » par le murmure
accusateur des Pharisiens et des Scribes : « Cet homme fait bon accueil aux pécheurs et mange
avec eux! » (Lc 15,2). Jésus leur répond par la courte parabole de la brebis perdue, qui se termine
par linterprétation suivante : « C’est ainsi, je vous le dis, qu’il y aura plus de joie dans le ciel
pour un seul pécheur qui se repent que pour quatre-vingt-dix-neuf justes, qui n’ont pas besoin
de repentir. » Cette parabole est immédiatement suivie par celle de la drachme perdue, & peu prés
de la méme longueur et racontant une histoire — tout 4 fait minimale — qui a la méme structure
narrative : objet perdu — quéte de I'objet par son propriétaire — objet retrouvé — réjouissance
collective (du propriétaire et de ses voisins), La parabole de la drachme perdue se termine égale-

WEEE,




478
Susan Suleiman

avec joie les pécheurs repentants. » Cette interprétation donne lieu 4 deux injonc-

tions complémentaires, que tout lecteur peut induire également — l’injon{:tion
aux p_éc-heurs. soit : « Repentez-vous », et 'injonction aux justes, soit : « Accueillez
avec joie les pécheurs repentants ». , .

Comment cela se fait-il? Par quels indices I’interprétation de 1’histoire s’impose-
t-elle? Nous avons mentionné, comme conditions de la « bonne » lecture du texte
la compétence « générale » du lecteur et la compétence « spécifique » créée par l;
con'te:xte (les deux paraboles qui précédent). Ce sont 13, cependant, des facteurs
exten'eurs 4 la parabole méme de I’enfant prodigue, qui facilitent sa,]isibilité sans
co?stltuer des indices internes. Ce qui, par contre, constitue un tel indice, c’est la
présence, a Dintérieur méme de I'univers diégétique, d’énoncés qui fonc’tionnent
comme des énoncés interprétatifs. Pour dire les choses plus simplement : ce sont
lc’s personnages eux-mémes qui interprétent leur histoire, faisant ainsi I’économie
d’un énoncé interprétatif du narrateur.

. Regardons de plus prés. L’histoire comporte apparemment trois acteurs prin-
cipaux : le pére et les deux fils. Elle est scindée, cependant, en deux sous-pro-
grammes narratifs distincts, dont chacun ne comporte que deux’ acteurs principaux:
le fils cadet et le pére dans 1'un (segments 1-12), le fils ainé et le pére dans 1’autrc'
(scgment.s 13-20). Le protagoniste (sujet} du premier sous-programme, c’est de
topte é.v1dence le fils prodigue. La structure narrative réalisée est la s,uivante :
ahénaf‘ton par rapport au monde paternel (éloignement et dissipation des biensi
e prise de conscience (repentir) — refour — réintégration au monde paternel
L’événement charniére, celui qui renverse la direction du récit en provoquant lé
retour, c’est la prise de conscience, de la part du fils lui-méme, de sa propre alié-
natlon._Cette prise de conscience, provoquée (ou, pour empioyer le terme des
.Formahste‘s, « motivée ») par I’épisode de la famine, s’exprime sous la forme d’une
1:_1teivrprétat10n : « Pére, j’ai péché contre le Ciel et contre toi. » En interprétant
ainsi ses propres actions passées, le fils prodigue devient en quelque sorte le lecteur
de sa propre histoire, tout en restant intérieur 4 celle-ci. L’interprétation riamplit
do.ncf deux fonctions : d’une part, elle constitue une unité narrative (un « noyau »)
qui influence le déroulement ultéricur de I’histoire — c’est elle qui motive le
retour; d’autre part, elle constitue un commentaire qui définit le sens des événe-
ments précédents et qui est adressé indirectement aux destinataires « réels »

(extra-diégétiques *) de la parabole. ;

g‘;enﬁigzr I'.:l’l'l] ré?J?:Mé uilnterprétatif 1 « C’est ainsi, je vous le dis, qu’il y a de la joie parmi les anges
ol ch;:rz e ﬁ:ur ;p:zlheeuf'glllu ps:u{eap;g; e}; Or, ces d;éutx parabogzz_lf:ixplicitement interprétées
la compétence « générale » créée s it e e e
par la lecture d’autres textes paraboli i fai |
en mesure de suppléer lui-méme 'interprétation de 1 % o i iy
S I e on de la parabole finale. Une fois qu'il a reconnu,
! ) prodigue, une variante — plus complexe 1 écéd i
néanmeins reconnaissable — de la structure narrati i it oot s D D
. Rissal tive qui définit les deux bol
le lecteur arrivera inévitablement & I’int tio T
e erprétal
m?ss «Ltue PR e prodigu % tion énoncée par Jésus dans les autres paraboles
. Le terme « extra-diégétique », emprunté i G. Genette (Fj
e « extra-d u : e (Figures III, p. 238-240 -
igfgi?og:l :g;o_il;sgﬁc:}mn. Pal: (: exérz-céhégétique », Genette entend le gremier ni:rezasus gg‘,f)a’
: ’ : veau « intra-diégétique », c’est-3-dire 4 une narration i i
considére le récit évangélique tout entier, le narrat:au iégéti e s
s 4 tout ¢ y r extra-diégétique est ici « Luc », tandi
ﬁu; wté‘t:u;l é‘larr_atepr intra-diégétique. Les destinataires de la parabole, considérés du pg:fnq ::Ilg
: u récit évangeljque, sont également intra-diégétiques : ce sont les publicains et les pécheurs

Le récit exemplaire 479
(|}

On peut dire & peu prés la méme chose de I'interprétation suivante, faite par le
pére : « Mon fils que voila était mort et il est revenu & la vie; il était perdu et il est
retrouvé! » Cette interprétation fonctionne  la fois comme unité narrative (elle
motive le « festoiement ») et comme un commentaire sur I’histoire du fils. De plus,
en tant que commentaire, elle se situe A un niveau plus général que ’interprétation
du fils, car elle englobe toute P’histoire de celui-ci, depuis 1’aliénation initiale
jusqu’a la réintégration finale (mort — revenu 2 la vie; perdu — retrouvé) 2.

Corrélativement 2 la double fonction de I’interprétation, on peut parler d’une
double fonction des personnages eux-mémes : ils sont 2 la fois acteurs et inter-
prétes de leur histoire. En tant qu'interprétes, ils fonctionnent comme des repré-
sentants — ou comme des « doubles » diégétiques — de 'interpréte premier qu’est
le destinateur du récit; en tant qu’acteurs, par contre, ils sont plutdt assimilables
au destinataire, puisqu’ils accomplissent les actions (se repentir, accueillirle pécheur
repentant, interpréter méme) que Ihistoire est censée rendre impératives & celui-ci.

C’est dans ce contexte que le sous-programme narratif dont le fils ainé est le
sujet trouve sa pleine signification. La structure narrative est ici la suivante : inté-
gration au monde paternel — aliénation amorcée (« Il se mit alors en colére et
refusa d’entrer ») — aliénation désamorcée (par I’explication du pére). La trans-
formation subie par le fils ainé se joue tout entidére au niveau de la conscience :
sa situation matérielle ne change pas. Ce que le fils ain¢ acquiert, c’est tout simple-
ment une « bonne » interprétation de I’histoire de son frére — et en particulier
des actions de son pére vis-a-vis de son frére — aprés &tre passé par la « mauvaise »
interprétation que manifestent sa colére et son refus d’entrer dans la maison. En
remplagant la mauvaise interprétation par la bonne, le pére occupe, vis-a-vis du
fils ainé, la position du destinateur du récit vis-a-vis d’un destinataire récalcitrant.
Le fils ainé, de son c6té, « mime », en tant qu’acteur, la réaction d'un destinataire
bien-pensant, qui aurait besoin d’étre &clairé sur la valeur des pécheurs repentants.

Notons que le sous-programme du fils ainé se termine par la répétition, en termes
identiques, de I'interprétation déja formulée par le pére & Ia fin du sous-programme
précédent. On peut méme supposer que le sous-programme du fils ainé n’existe
que pour aboutir & cette répétition, comme si le récit voulait « souligner » son
propre sens en introduisant un épisode dont la fonction principale est de produire
une glose supplémentaire — et redondante — sur I’histoire du fils prodigue. Cette
redondance semble d’autant plus nécessaire que la parabole ne contient aucun
énoncé interprétatif de la part du narrateur. Dans les deux paraboles qui précédent
immédiatement celle-ci, et qui contiennent des interprétations de Jésus, il n’y 2

(et peut-&tre aussi les Phatisiens et les Scribes — le récit est ambigu sur ce point). Pour les besoins

de nos analyses, cependant, qui concernent le fonctionnement de la parabole en tant que texte
autonome, nous avens considéré les paraboles comme des récits premiers — c'est-a-dire, indé-
pendamment des récits évangéliques dans lesquels elles s’insérent. Dans cette perspective, Jésus
est un narrateur extra-diégétique; les destinataires extra-diégétiques sont alors, d’une part, les
« personnages » (publicains, pharisiens, etc.) auxquels Jésus s’adresse, d’autre part, n’importe
quel lecteur réel qui lit la parabole.

19. Le rdle du pére ou d’un de ses substituts (maitre du logis, seigneur des lieux, etc.) comme
interpréte ultime — ou comme garant absolu de la Vérité — est invariable dans tout le corpus
des paraboles évangéliques, et fournit un des indices A partir desquels on pourrait entreprendre

une analyse idéologique de ce corpus.

T

VI

SR

v

EREke) AR B L o
CEAAR B R A

B e .
3

oyt we—y



1480 Susan Suleiman
aucun épisode qui corresponde structuralement 3 celyj du fils ainé. 11 semblerait
donc que plus I’histoire doit « parler par elle-méme », en se passant des énoncés
interprétatifs du narrateur, plus elle a besoin d’éléments redondants,

En fait, il faudrait distinguer entre deux sortes de redondances : celles qui se
situent entiérement ay niveau de Ihistoire, comme c’est Je cas ici; et celles qui se
situent entre niveaux différents, Par exemple, si la parabole de U'enfant prodigue
se terminait par une interprétation de Jésus, « surajoutée »  celles qui se trouvent
a D'intérieur de la diégése, cette derniére interprétation serait redondante par
Tapport aux autres, tout en se situant 4 un niveau différent. L’effet serait de ren-
forcer encore plus le sens de I'histoire, en éliminant toute possibilité d’une lecture
ambigué. Le fait que Jésus n’ajoute pas sa propre interprétation vient sans doute
de ce que Ihistoire contient assez de redondances internes pour imposer son pro-
pre sens,

Il faut cependant Teconnaitre que malgré fes redondances de I’histoire et malgré
la présence d’énoncés interprétatifs qui font autorité & Pintérieur de celle-ci, une
interprétation doctrinale de I’histoire (i.e., en termes de Ia doctrine de la miséri-
corde, qui n’est énoncée nulle part dans ce texte : « I ¥ aura plus de joie dans le
ciel pour un seul pécheur qui se reépent que pour quatre-vingt-dix-neuf justes,
qui n’ont pas besoin de repentir ») ne s’imposerait Pas sans la reconnaissance, de
la part du lecteur, qu’il s"agit 1 justement d’une parabole, c’est-d-dire d’une
histoire qui « veut dire » autre chose (ou plus) qu'elle ne dit. (Le pére ne « dit »

pas la doctrine — sop interprétation doit elle-méme étre interprétéc). Non seule-

genre auquel I’histoire appartient; elle exige également que le lecteur ajt une
connaissance préalable de la doctrine — c’est-a-dire, qu’il reconnaisse dans I’his-
toire une illustration d’une doctrine énoncée ailleurs.

Mais si cela est vrai, il s’ensuit que les histoires qui « ont expressément un sens »
n’existent pas. Pour qu’une histoire se donne 3 lire comme ayant expressément
un sens, il faut ou bjen qu’elle soit interprétée — d’une manigre conséquente et
univoque — par celuj qui Ia raconte, ou bien qu’elle « baigne » dans un contexte

qui Iinvestit, en quelque sorte, d’intentionalité, Or, ce contexte n’est rien d’autre .

qu’un « autre texte » (ou un ensemble d’autres textes) par rapport auquel le texte i
donné se révéle comme variante, ou, plus généralement, qui sont lisibles « dans »
le texte donné. Ii semble que nous ayons 13 un cas spécial d’intertextualité, telle
Que cette notion a été élaborée par M. Bakhtine et plus récemment par J. Kris-
teva %, L’intertextualité se définit par Ia présence de « plusieurs discours » dang
un seul espace (inter) textuel, la relation entre ces discours pouvant &tre conflic-
tuelle, négative, ou affirmative. Dans le premier cas, I’espace intertextuel constitué
est un espace dialogique on des discours hétérogeénes s’opposent sans étre intégrés
dans un discours unique (cf. les romans de Dostoievsky selon Bakhtine). Dans Je
deuxiéme cas, I’espace intertextuel est aussi dialogique, mais « I’autre » texte est
activement nié par le discours présent (cf. la parodie, o le texte parodié n’est posé

20. M. Bakhtine, La Podtigue de Dostoievsky, trad. 1. KolitchefT, Seuil, 1970 (éd. orig. 1929);
J. Kristeva, « Le mot, le dialogue et le roman, » in Semeiotikeé : recherches pour nne sémanalyse,
Seuil, 1969, p. 143-173; voir augsi p. 133-137, 191-196 et passim.

481
Le récit exemplaire

que pour étre nié, ou encore les négations opérées par Lau'tr'éamont su(r ci:e: utf::ej
de Pascal, analysées par Kristeva ), Enfin, dan_s le troisiéme cas, « i o
texte n’est pas en opposition avec le discours dominant (présgnt.) -I—‘-,au zoe inter:
il fonctionne comme autorité ou garant par rappqrt -é celul—m: zsp i
textuel constitué est ici monologique. (Cf. les Confes.nom: dg saint fugutiom,mnt
les épitres de saint Paul — et en gél}réiral éto;:t le corpus biblique — fonc

intertexte, mais intertexte « affirmé »). . )
cogifs le cas des paraboles évanggéliques, il s’agit d’un mt?rtexte aﬂirm'e, pll:)s ll:il‘;él;
cisément d’un contexte intertextuel qui dote la parabole c} un sens « unéque e
déterminé. Le contexte intertextuel qui est affirmé peut.etre soit de méme nt <
que le texte « affirmant » (e.g., une parabole font?tlc’mnant commetcotn ;on
intertextuel par rapport A une autre), soit _de nature différente (e.g.t, ul:lnt::t :xtue]
narratif, explicitement doctrinaire, fonctionnant comme c?ntFx tt: 1rodi s
par rapport & une parabole), Dans le cas de {a parabole de I’en a}l 1:1 xi ut’res
contexte intertextuel « immédiat » est de la méme nature : ce sont les deu e
paraboles de la miséricorde. Mais on peut également considérer commgl con i
intertextuel de la parabole — en fait, de toutes les ;?ara_boles évang21 iques .
’ensemble des énoncés doctrinaires de Jésus, et en particulier le texte' oc:nriale :
central des Evangiles : le Sermon sur la montagne, Sa.ns ce contexte l'I]:l);erd?‘n]tler:
Ihistoire de I'enfant prodigue n’aurait pas un sens, mais seraxt! susceptible d’i *
prétations multiples, et sans doute contradictonres.l On enad allfeq:s ?ﬁl t:x&_am}; .
eclatant dans le Retour de Ienfant prodigue de Gide, qui reproduit I’his I?lre ‘
Iinsérant dans un autre contexte (le contexte iutel_'textuel d.u Retour de S:nmfz;t
prodigue, ce sont les autres bcml.lv;:s de Gide) et qui opére ainsi un renver.

« sens » de la parabole 22, )

m;?l{)i: sommes arrivéle: assez loin, semble-t-il, de notre {no.de]e de ba‘si —]-l et
méme, il semblerait que ce modéle se révéle a I’exa{nen de.ﬁcwnt. (Ear.m ets ;:—
toires qui impliquent nécessairement une interprétatlog univoque n exlstell)l F}in,
comment avons-nous pu dire que les histoires parab_ohques lmPDSEDt, au :tsi ué
leur propre sens, indépendamment de tur:)ut énoncé m'terp!rétatl‘f‘ ou prag;nla qlu~
de la part du destinateur? En fait, il s’agit 1a d’une obje:citmn mineure, cz.t t‘fpou
part des histoires paraboliques sont accompagnées d énoncés :n_tergr a i 5 N
pragmatiques. Mais pour tenir compte méme des cz'xrc, rares ol | 1_ust01re r:s tps N
sentée « A I’état brut », il suffit d’introduire une dcrmel:e .quallﬁcatrc-m, portan a-
le contexte. Nous dirons donc qu’en l‘absenc.? d’énoncés }nte.rprétatlfs ou praime .
tiques de la part du destinateur, 'interprétation d*une histoire pual"s.bdollqufJ sible’
par extension, de toute histoire qui reléve de l‘exemp!zfm = est ren t;e p st té
voire nécessaire, par les redondances internes de I’histoire et par le contex
intertextuel ol I’histoire s’insére,

iotike, p. 255-257. i o
gé g;rﬁiﬂ:":a;rgbule et le texte de Gide, la relation intertextuelle est néganvel .‘:: )t)e::esg;
Gide « répéte » la parabole, mais en ce faisant la glétrult. Entre un récit « exemplai
contexte intertextuel, par contre, la relation est toujours affirmative.

e A
T

ST




- Susan Suleiman

Il. EPREUVE DU MODELE : LA FABLE

Avant de répondre 3 1a question qui s’impose — A savoir : quel parti peut-on
tirer du modéle « exemplaire » pour une étude du roman 3 thése? — nous éprou-
verons le modéle sur un autre corpus que celui des paraboles évangéliques. Le
corpus choisi est cette fois proprement littéraire : ce sont les Fables de La F ontaine.
Notre but, cela va sans dire, n’est point de faire une lecture exhaustive des Fables.
(I suffira de les examiner d’une maniére générale, pour voir si on ¥ trouve réalisé
€ modeéle qui, selon nous, s"applique 4 toute texte relevant de Pexemplum.

On constate, en premier lieu, que toutes les fables racontent une histoire;
feuxiémement, que la plupart des histoires sont accompagnées d’énoncés interpré-
atifs ou pragmatiques de la part du narrateur extra-diégétique; troisiémement,

1 sa propre vie; enfin, que dans les cas ot 'histoire n’est accompagnée d’aucun
inoncé de cette sorte, le narrataire peut en déduire un, en recourant aux indices
nternes et au contexte intertextuel, qui n’est autre chose que I’ensemble des
“ables. : ‘

Malgré cette uniformité, cependant, on découvre A I’examen qu’il y a deux
rrandes catégories de fables, dont 1’une seulement se conforme au modéle proposé.
appelons que, selon le modéle, I'histoire doit donner Jieu non seulement a un
¢ sens » (un enseignement), mais aussi 4 une régle d’action; il s’agit, en d’autres
ermes, non seulement d’apprendre quelque chose au destinataire, mais aussi
Vinfluencer ses actions d’une maniére précise. Inversement, le role « programmé »
lu destinataire, selon le modeéle, est d’interpréter correctement 1’histoire racontée
ou, si elle est déja interprétée, d’accepter Pinterprétation donnée), et d’agir en
‘onséquence avec la vérité qui lui est ainsi communiquée, Or, un assez grand nom-
e de fables ne comportent pas de régle d’action, que ce soit d'une maniére
mplicite ou explicite. Elles enseignent, certes, des véritds générales (sur 1’in-
‘onstance du ceeur humain, les injustices et les inégalités de la vie, etc.) qui pour-
ont & la longue, se révéler « utiles », dans la mesure ol toute connaissance peut
*servir & quelque chose », Mais de 13 a affirmer qu’elles contiennent des régles
I’actions assimilables & celles que I’on trouve dans les paraboles, cela semble
ssez difficile. En fait, une teile affirmation diluerait, jusqu’au point de le rendre
nopératoire, le sens précis du terme « régle d’action »,

Appelons les fables sans régle d’action (catégorie qui comprend certaines
les piéces les plus souvent citées du recueil, telles /a Cigale et Ia Fourmi ou le Loup
t I'Agneau, aussi bien que des pidces moins populaires telle /g Jeune Veuve)
les fables « non exemplaires ». Leur trait distinctif (par rapport aux fables « exem-
laires »), c’est que tout en racontant une histoire « riche d’enseignement sur la
ie » (d’ott leur fonction didactique), elles ne débouchent Ppas sur une axiologie.
i le loup mange I"agneau, si la cigale chante tout ’été et si la fourmi n’est pas
iréteuse, c’est parce que telle est leur nature — et I nature, comme chacun
ait, est immuable; si la jeune veuve se remarie aprés s’étre vouée a un deuil éter-
iel, cela aussi est dans I’ordre des choses : le Temps est irréversible, le cour

Le récit exemplaire 483

humain inconstant, etc. La fonction de ces fables If’m don? n},lllement de commu-
niquer des valeurs qui puissent servir 9. construlre. une éthique (01(1i méme uu-i
pragmatique), mais simplement de dépeindre, sans :l’lusxons, le monde comme i
va. Par leur coté « réaliste » et « cynique », elles s apparentent davantage a;(xlx
Maximes (plusieurs d’entre elles sont d’ailleurs dédiées & La Rochefoucauld)

? xemplaire. ]
una:: Eﬁ:: les I;’ahles que ’on peut qua]iﬁer‘d’ « exemplﬁlres » renfermeat
toutes une morale : elles prétendent nous instruire sur ce qu'il faut 01'1 ce qu’il
ne faut pas faire pour bien vivre. Par exemple:, « 11 faut, autant qx;fon I;‘el:lt,
obliger tout le monde » (II, 11), « Il se faut entr a.:der » (VIIL, 17), « 1 1::mt éa;re
aux méchants guerre continuelle » (III, 13), etc. Si le plus sou\_'t?nt sie telles regles
d’action sont énoncées directement par le narrateur extradlegét,lquc, on peut
les dériver également de certaines fables qui ne comporttlent pas d éponces expli-
cites du narrateur : la « legon » du renard au corbeat:'l 1mPhque bien une régle
d’action, et la triste fin du chéne abattu par le vent en 1mpl1q.ue une aussi.

II serait, bien entendu, inutile de nier la diﬂ'érenf:e essentle’lle ex.ltre les pa;a-
boles évangéliques et les fables, méme « exemp!ax_reg » lens.elgnement_ des
paraboles est fondé sur une doctrine absolue, « Fotahtalre », tandis que celui des
fables est fondé, tout au plus, sur ce qu’il convient d’appelei: la « sagesse com-
mune ». Cette différence, cependant, pour importante qu’elle so1t,en ce qui
concerne le contenu et la signification ultime d’une.parabole ou d'une fa}ale
donnée, ne modifie pas vraiment leur mode de fonctionnefncnt cons’:déré d’un
point de vue formel. Pour nous en rendre compte, nous n’avons qu’a analyser
en détail une des fables « exemplaires », comme nous avons analysé quelques-
unes des paraboles. ;

Voici la fable 18 du livre VIII, le Bassa et le Marchand :

Un marchand grec en certaine contrée
Faisait trafic. Un bassa !’appuyalp;
De quoi le Grec en bassa le payait,
Non en marchand : tant c’est chére denrée
(5) Qu’un protecteur! Celui-ci cofitait tant,
Que notre Grec s’allait partout plaignant. ]
Trois autres Turcs, d’un rang moindre en puissance,
Lui vont offrir leur support en commun,
Eux trois voulaient moins de reconnaissance
(10) Qu'i ce marchand il n’en cofitait pour un.
Le Grec écoute; avec eux il s’engage;
Et le bassa du tout est averti :
Meéme on lui dit qu’il jolra, s’il est sage,
A ces gens-1a quelque méchant parti,
(15) Les prévenant, les chargeant d’un message
Pour Mahomet, droit en son pargdis,
Et sans tarder; sinon ces gens unis
Le préviendront, bien certains qu’a la ronde
Il a des gens tout préts pour le venger ;
(20) Quelque poison I’enverra protéger
Les trafiquants qui sont en I’autre monde,
Sur cet avis le Turc se comporta
Comme Alexandre; et, plein de confiance,

o
¢
-
b5
&
o
£
B
&
&
%
B
B
£
=
i
%
s
£
s
e




484 Susan Suleiman

Chez le marchand tout droit il sen alla,
(25) Se mit a table. On vit tant d’assurance
En ses discours et dans tout son maintien,
Qu’on ne crut point qu'il se doutit de rien.
Ami, dit-il, je sais que tu me quittes;
Méme I’on veut que j’en craigne les suites;
(30) Mais je te crois un trop homme de bien;
Tu n’as point I'air d’un donneur de breuvage.
Je n’en dis pas la-dessus davantage.
Quant & ces gens qui pensent t’appuyer,
oute-moi; sans tant de dialogue
(35) Et de raisons qui pourraient t’ennuyer,
Je ne te veux conter qu’un apologue.

1l était un berger, son chien, et son troupeau.
Quelqu’un lui demanda ce qu’il prétendait faire
D’un dogue de qui 'ordinaire
(40) Etait un pain entier, Il fallait bien et beau
Donner cet animal au seigneur du village.
Lui, berger, pour plus de ménage,
_ Aurait deux ou trois métineaux.
Qui, lui dépensant moins, veilleraient aux troupeaux
45) Bien mieux que cette béte seule.
11 mangeait plus que trois; mais on ne disait pas
Qu’il avait aussi triple gueule
Quand les loups livraient des combats.
Le berger s’en défait; il prend trois chiens de taille
(50) A lui dépenser moins, mais 4 fuir la bataille.
Le troupeau s’en sentit; et tu te sentiras
Du choix de semblable canaille.
Si tu fais bien, tu reviendras & moi.
(54a) Le Grece le crut.

(54b) Ceci montre aux provinces
(55) Que, tout compté, mieux vaut en bonne foi
S'abandonner & quelque puissant roi,

Que s’appuyer de plusieurs petits princes.

On aura sans doute deviné pourquoi cette fable particuliére a été choisie pour
I"analyse; c’est qu’on y trouve inscrit, par un procédé de mise en abyme, le modéle
méme du fonctionnement d’un récit « exemplaire ». La fable comprend deux his-
toires, dont Iune (histoire du berger et du dogue — appelons-la H,) est « enchas-
sée » dans I'autre (histoire du bassa et du marchand — H)), le contenu narratif
de H, étant en redondance partielle avec le contenu narratif de H,. L’énoncia-
tion de H, par le narrateur intra-diégétique (le bassa) constitue une unité narra-
tive & P'intérieur de H;, et détermine le dénouement de celle-ci. Le narrataire intra-

diégétique (le marchand) joue, par rapport a H,;, un réle analogue A celui du

lecteur de la fable entiére.

L’histoire du bassa et du marchand (H,), est énoncée par le narrateur extra-
diégétique des Fables. Le narrataire extra-diégétique, & qui est adressé « 1’ensei-
gnement » des vers 54b-57, peut étre défini ou bien au sens strict, ou bien au
sens large; au sens strict, ce seraient « les provinces » (cf. « Ceci montre aux
provinces... »); au sens large, c’est le lecteur virtuel, et au-dela de lui, n’importe

Le récit exemplaire 485

quel lecteur réel de la fable. Que 1’on choisisse 'une ou I'autre définition ne
change rien au fonctionnement du récit. La définition au sens large permet sim-
plement une lecture plus « universelle », comme nous verrons.

Le programme narratif de H, comporte trois acteurs, dont-un « démultiplié » :
le marchand (M), le bassa (B), et les « trois autres Turcs » (T). En considérant M
comme le sujet de I’histoire, on obtient les grandes unités narratives suivantes :

Situation initiale: M jouit de la protection de B
(1) M abandonne B, en faveur de T (v. 1-12)
(2) M se rend compte qu’il a fait une erreur (v. 28-54a)
(3) M abandonne T, en faveur de B (impliqué par 54a) 2

L’histoire comporte donc deux renversements : la premiére unité narrative ren-
verse les contenus posés par la situation initiale, et ’unité narrative finale renverse
les contenus posés par 1’unité premiére (ce qui constitue un retour a la situa-
tion initiale). Ce qui nous intéresse, c’est le processus par lequel ce deuxiéme
renversement s’accomplit. Il faut donc examiner de prés I'unité narrative inter-
médiaire, qui comprend justement I’histoire « enchassée ».

En divisant |'unité intermédiaire en ses parties constitutives, on obtient le
schéma suivant :

(2.1) B tient des propos conciliants & M (v. 28-36)

(2.2) B raconte H, & M (v. 37-51a)

(2.3) B tire un enseignement de H,, relative 3 M (v. 515-53)

(2.4) B réussit a convaincre M de son erreur = M se rend compte de son erreur (v. 54a)

On voit que la relation entre B et M est ici analogue 3 celle qui existe, au
niveau de la fable entiére, entre le narrateur extra-diégétique et le narrataire
extra-diégétique. Il s’agit, dans les deux cas, de persuader quelqu’un d’une vérité
qu’il lvi importe de savoir (vérité qui, une fois admise, aura des conséquences
pratiques), en lui racontant une histoire. Si le marchand revient au bassa,
c’est parce qu’il peroit I'analogie entre sa propre histoire et celle du berger;
plus exactement, il comprend que ces deux histoires sont structuralement redon-
dantes, jusqu’d un certain point. C'est pour éviter une redondance totale que le
marchand « renverse » son action initiale.

Il ne nous reste qu'a examiner, bridvement, le role programmé du narra-
taire extra-diégétique de la fable. Comme nous I'avons suggéré, ce rdle est ana-
logue & celui du narrataire intra-diégétique : il consiste essentiellement en un acte
de reconnaissance — plus exactement, un acte d’identification-de-soi-avec-un-
autre — et de raisonnement. Si le marchand agit comme il fait, ¢’est qu’il s’iden-
tifie au berger, et comprend que ce qui est arrivé au berger « pourrait » arriver
4 lui aussi. Le narrataire extra-diégétique est censé faire de méme : s’identifier

23. Les vers 13-27, qui ne figurent pas dans le schéma, constituent un sous-programme narratif
ayant pour sujet le bassa. Ce sous-programme n’entre pas comme élément essentiel dans H;i, son
role étant principalement de motiver la non-vengeance de B et son choix d’agir sur M par la
persuasion,

AT e Bl A R B Mool R A A Y 4

ﬁ:ﬁjm it

i

7
£
=
oL

MEATE

B

e
<

Y

-
L
s
o35
EAk

i




espumn G e e

486 : Susan Suleiman

au marchand et raisonner comme lui, Il y a cependant une différence essentielle :
le marchand s’identifie au berger parce qu'il reconnait les redondances entre sa
situation et celle de I'autre. Dans le cas du narrataire extra-diégétique, cette
redondance de situation est possible, mais non-nécessaire : le narrataire extra-
diégétique n’a pas besoin de se reconnaitre dans le sujet de la fable; il su.fﬁ.t qu’_il
s’identifie 2 lui d’une maniére virtuelle, par un acte d’imagination. « Si jamais
j’étais dans une situation analogue A celle du marchand, voici ce qu’il faudral‘t
me rappeler : mieux vaut en bonne foi s’abandonner i quelque puissant fO"
que s’appuyer de plusieurs petits princes. » C’est & peu prés en ces termes qu’est
censé raisonner le narrataire extra-diégétique — et, bien entendu, s’il n’est pas
« une province » mais un lecteur quelconque, il lui faudra remplacer « puissant
roi » et « petits princes » par leurs équivalents dans son propre monde. _

La fonction ultime de la fable, c’est donc de nous faire vivre par personne inter-
posée — de nous fournir des expériences vécues par des autres, mais dont les
« legons » nous affectent comme si nous les avions vécues nous-mémes. Darzs
le Bassa et le Marchand, seul le berger apprend sa « legon » en vivant une expé-
rience jusqu’au bout; le marchand vit une partie de l‘expéricncef mais ne I?, méne
pas & son terme — il la court-circuite, ayant « vu » la fin qui I’a_ttendau da.ns
Phistoire du berger. Quant au lecteur, il n’a méme pas besoin de faire le premier
pas vers I’erreur — I’expérience du marchand, qui pourrait étre la sienne, est 1a
pour I’en empécher. ‘

C’est ainsi, au moins, que les choses « devraient » se passer selon le « pro-
gramme » de la fable. Quant 3 la réalité, o 1’action n’est pas la sceur du réve
et oll les mots ne sont pas efficaces, nous n’avons, pour le moment, pas a nous en
occuper. Reconnaissons seulement que le projet de la fable, comme de tout récit
« exemplaire », est un projet utopique : infléchir les actions des hommes en leur
racontant des histoires. Dans I’'univers du récit « exemplaire », les lecteurs rebelles
(ou simplement indifférents) n’existent pas.

I, RECIT « EXEMPLAIRE » ET ROMAN A THESE

Quelle est la pertinence du modéle « exemplaire » pour une descrip_tion du
roman & thése? Cette question est d’autant plus importate qu'a premiére vue
il semble impossible d’assimiler un genre narratif aussi long et aussi (:,o_mplexe
que le roman & un genre (I’exemplum) dont les traits les plus caractéristiques
sont la briéveté et la (relative) simplicité. L’assimilation ne peut se faire, en effet,
qu’a un niveau trés abstrait. Elle a, cependant, ceci d’utile, qu’elle permet de poser
un certain nombre d’hypothéses quant au fonctionnement et quant aux procédés
¢élémentaires du roman 3 thése. . ]

Quelles seront donc nos hypothéses de départ? La premiére, et la plus impor-
tante, est celle-ci : I’histoire racontée dans un roman & thése est essentielle-

ment téléologique — elle est déterminée par une fin qui lui pré-existe, et qui la

dépasse. L’histoire appelle nécessairement une interprétation univoguc, laquelle
4 son tour implique une régle d’action applicable (au moins wr!ucllement)
4 la vie du lecteur. L'interprétation et la régle d’action peuvent étre soit énoncées

o

7 i

Le récit exemplaire 487

par un narrateur qui « parle avec la voix de la Vérité », soit suppléées, d’aprés des
indices textuels et contextuels, par le lecteur. La seule condition requise, c’est
que Uinterprétation et la régle d’action soient univoques — en d’autres termes,
que Phistoire elle-méme se préte le moins possible 4 une lecture « plurielle ».

Evidemment, il faudra étudier les moyens rhétoriques mis en ceuvre pour
imposer la lecture « unique », Dés maintenant, cependant, nous pouvons postuler
que la rhétorique du roman & thése est fondée sur la redondance. Un discours
redondant est, selon 1’expression de Roland Barthes, un discours ot « la signi-
fication est excessivement nommée ™ ». Ep linguistique et en informatique, la
redondance est définie comme un « surplus de communication », ce qui revient 4
la méme chose : les redondances d’un systéme de communication réduisent la
quantité d'informations transmise, mais augmentent la probabilité d’une « bonne »
réception du message 2, Nous avons vu, dans la parabole de I’enfant prodigue,
comment la redondance au niveau de Ia structure narrative assure la communi-
cation du message du pére. Nous pouvons donc déja supposer que la rhétorique
du roman i thése consiste 3 multiplier les redondances & tous les niveaux du
texte, afin de réduire au maximum les « failles » qui rendraient possible la lecture
plurielle.

Bien entendu, la réduction du pluriel (et partant, la redondance) n’est pas pro-
pre au roman & thése; elle caractérise toute la catégorie des textes que Barthes
a appelé les textes « lisibles », et en particulier tout roman réaliste %, Mais dans
le roman réaliste non « A thése » — Je Pare Goriot, par exemple — la réduction
du pluriel fonctionne de la fagon la plus stricte au niveau syntagmatique du
récit. Le niveau sémantique ou thématique est beaucoup moins « contraint »,
beaucoup plus susceptible d’étre brisé, démultiplié, « pulvérisé » ; il y a1 une
possibilité de « miroitement du sens » ¥, Dans le roman a thése, par contre, les
contraintes jouent a fous les niveaux du récit. Le sens se construit progressivement,
mais il n’est pas pulvérisable. Au contraire, plus on avance, plus les redondances
se multiplient et plus le sens se limite, se fait un.

Mais il y a plus : I’assimilation 4 Iexemplum permet de supposer que-le roman
4 thése impose non seulement un sens, mais une axiologie. Il propose des valeurs.
Seule la présence d’un systéme de valeurs inambigu (dualiste) permet & I’exem-
plum — et au roman 4 thése — d’aboutir 4 des régles d’action : ce n’est que dans
un univers ol I’on sait toujours distinguer le bien du mal, la bonne voie de Ia
mauvaise, que 1’on peut affirmer, fit-ce implicitement, la nécessité de suivre I’un
et d’éviter ’autre.

Nous sommes donc en mesure de formuler deux critéres spécifiques qui permet-
tent de distinguer le roman a thése dans Ia catégorie plus large du roman réaliste.
Ce sont, d’une part, la présence d’un systéme de valeurs univoque, dualiste;
d’autre part, la présence, fat-elle implicite, d’une régle d’action adressée au
lecteur. : ;

24. R. Barthes, 5/Z, Seuil, 1970, p. 85, ‘

. %; Voir I’article « Redondance », In J. Dubois e. a., Dictionnaire de linguistique, Larousse,
9

26: Voir §/Z, et Ph. Hamon, « Un discours contraint », Poétique 16, 1973,
27. §/Z, p. 26, et plus généralement, p. 25-27,

ST
e

SR TR

DS

BTN

S

T
A )



488 Susan Suleiman

Nous n’essaierons pas, pour le moment, de prouver la validité de ces critéres,
11 suffirait de comparer, d’une maniére intuitive, un roman comme le Pére Goriot
4 un roman comme les Déracinés ou les Beaux Quartiers pour constater que les
critéres sont opératoires. Il faut cependant introduire un dernier critére spécifique
au roman a thése, tiré de nos analyses des paraboles : c’est la présence d’un
élément doctrinal. Rappelons qu’a I'encontre des fables, dont les « legons » sont
fondées sur une « sagesse commune », les paraboles ne sont pleinement compré-
hensibles qu’en fonction d’un systéme de pensée spécifique, qui existe en dehors!
d’elles dans des texres expliciterent doctrinaires. Les paraboles se référent toutes,
d’une maniére ou d’une autre, 2 la doctrine énoncée dans le Sermon sur la mon-
tagne. Or, dans le roman & thése tel que nous le concevons, il en va de méme.
La détermination des valeurs, ainsi que des régles d’action, se fait par référence 2
une doctrine qui existe en dehors du texte romanesque, et qui fonctionne, au besoin,
comme son contexte intertextuel, Que la doctrine soit le marxisme, le fascisme,
le nationalisme, le catholicisme, etc., n'importe. 1l n’importe non plus que la
doctrine soit explicitement énoncée dans le roman — par le narrateur ou un de
ses « doubles diégétiques » — ou qu’elle fonctionne seulement comme contexte
intertextuel. D’une maniére ou d’une autre, elle est toujours « 13 », et c’est sa-
présence qui détermine, en fin de compte, la « thése » du roman.

Il est temps de conclure — ou plutét de commencer. La question premiére
est celle-ci : pourquoi étudier, aujourd’hui, un genre aussi didactique, aussi
dogmatique, aussi monologique — en un mot, aussi anti-moderne — que le roman
a thése? Ne vaudrait-il pas mieux I"oublier simplement, pour parler de la « vraie »
littérature, celle qui, selon I’heureuse formule de J. Ricardou, « n’emprunte
au monde des matériaux que pour se désigner elle-méme 2 »? Cela est possible;
cependant s’il est vrai, comme 1’affirme Robbe-Grillet, que « c’est la notion
méme d’une ceuvre créée pour ’expression d’un contenu social, politique, écono-
mique, moral, qui constitue le mensonge * », il semble également vraj que ce
« mensonge » ait été, jusqu’a une époque récente, une des impulsions fondamen-
tales de toute narration. Raconter une histoire afin de communiquer « autre
chose » — un savoir, une conviction, voire un précepte quelconque — telle a
été, pendant des sidcles, I'ambition non seulement des prédicateurs et des mora-
listes de tous bords mais aussi, d’une maniére plus ou moins clairement formulée,
des romanciers. Point n’est besoin de citer des noms — de Richardson 4.Zola,
de Rousseau & D. H. Lawrence — un des éléments constants de I'impulsion

. «réaliste », c’est I’élément didactique, le désir de dire (ne serait-ce que d’une fagon
indirecte) quelque chose. ‘ )

La révolte textuelle moderne, dirigée contre le roman réaliste traditionnel
— et contre les notions corrélatives de représentation, de vraisemblable, de
communication — est avant tout une révolte contre le sens. Rendre impossible
la naissance d’un sens univoque par la production de textes pluriels, tel est ce
qu’on peut appeler le programme de 1’écriture moderne. Or, I'intérét du roman a
thése aujourd’hui réside précisément (paradoxalement) dans le fait qu’il incarne,

28. Problémes du nouvean roman, Seuil, 1967, p. 202.
29. Pour un nouveau roman, Minuit, 1963, p. 36,

¥
oy

]
[3

Le récit exemplaire

comme tout récit « exemplaire », Ia tendance contraire :
cherche I’éclatement, Ia multiplication du sens,
unique, la cléture absolue.
négation radicale du roman ré

qui fondent tout roman réaliste.

« La philosophie, disait Wittgenstein,
de Tintelligence par le moyen du langage
tout roman comme un roman 3 thése, ¢’es

taire : « philosophiquement ».

Occidental College, Los Angeles

30. Philosophical Investigations,

trad. G.E.M, Anscombe, Oxford, Blackwell, 1958, p. 47,

1a ol le texte moderne
le roman & thése vise le sens
Si le « nouveau nouveau roman » s’affiche comme
aliste, le roman 4 thase parait en étre — 3 force
d’intensification de ses traits les plus caractéristiques, telle la redondance — fe
cas limite. Une analyse du fonctionnement du roman 2 thése pourra donc se
donner comme but la mise 4 nu des procédés (et des soubassements idéologiques)

est une lutte contre I’ensorcellement
%, » Démonter le roman 2 thése, lire
t s’exercer 2 lire de la seule fagon salu-

(o

SR

1y

by

i e

LR £




	6c093f3667e0b7cf4690e88ff4e35ae2e625f85825f50876b4b6c4b9c6a32834.pdf

